
﻿

Florian Sprenger
Ich-Sagen. Eine Genealogie der Situiertheit

August Verlag | Open Access Publikation
DOI: https://doi.org/10.52438/avaa1007



Florian Sprenger



﻿

FLORIAN SPRENGER

ICH-SAGEN
Eine Genealogie der Situiertheit 

August Verlag



Florian Sprenger



5

INHALT

1.	 Von wo und von wem� 7

2.	 Wie schreibt man ein Buch über Situiertheit?� 27
2.1	 Geschichte und Gegenwart� 33
2.2	 Von hier und von mir� 49
2.3	 Der Aufstieg des Sich� 57
2.4	 Ich und Identitätspolitik� 69
2.5	 Politiken des Situierens� 90
2.6	 Consciousness raising� 96
2.7	 Phänomenologie der Situiertheit� 110
2.8	 Ich-Sagen� 116
2.9	 Situationen und Privilegien� 122

3.	 Subjekt, Wahrheit, Macht� 137
3.1	 Land acknowlegement und  

positionality statement� 138
3.2	 Technologien des Selbst� 151
3.3	 Die Wahrheit zu sprechen ist Arbeit  

an sich selbst� 157
3.4	 Kritik und Genealogie� 164

4.	 Ökologie der Situiertheit� 171
4.1	 Ökologie und die Figur des Beobachters� 173
4.2	 Ökofeminismus und die Verbindung zur Natur� 180
4.3	 Ökologische Situiertheit und  

feministische Erkenntnistheorie� 184
4.4	 Coda: Unverbundenheit� 194

5.	 Befindlichkeit und Situiertheit – Übersetzungen  
der Phänomenologie� 199
5.1	 Heidegger und die Befindlichkeit des Da-Seins� 202



Florian Sprenger

5.2	 Dreyfus und die Unsituiertheit  
Künstlicher Intelligenz� 211

5.3	 Robotische Verortung� 221
5.4	 Suchman und situiertes Handeln� 236

6.	 Standpunkt und Situiertheit – Interventionen  
des Feminismus� 249
6.1	 Vom Klassenstandpunkt zum  

feminist standpoint� 257
6.2	 „The Feminist Standpoint“ (Nancy Hartsock)� 263
6.3	 Standpoint epistemologies (Sandra Harding)� 273
6.4	 „Situated Knowledges“ (Donna Haraway)� 282
6.5	 Von standpoint zu situatedness� 304

7.	 Widerstände situierter Subjektivität� 315
7.1	 Transparenz und Authentizität� 318
7.2	 Narrativität und Rhetorik� 325
7.3	 Legitimation und Authentifizierung� 327

8.	 Über mich� 333
8.1	 Hier� 341
8.2	 Vergangenheit, Vertreibung und Verwicklung 1� 346
8.3	 Vergangenheit, Vertreibung und Verwicklung 2� 355
8.4	 Bodenlose Situiertheit� 372
8.5	 Un/Übersetzbarkeit� 386

9.	 Danksagung� 401

Literatur� 403
Abbildungsnachweise� 429



7

1. VON WO UND VON WEM

Ich schreibe dies von der Position eines – ja, von wo und als 
wer eigentlich? Wie schreibe ich (von hier aus) über die Posi-
tion, von der aus ich schreibe? Und warum stelle ich mir 
diese Fragen? Ist es nicht irrelevant, wer ich bin, weil allein 
zählt, was ich sage? Oder beeinflusst der Ort, von dem aus ich 
spreche, was ich sagen oder sogar, was ich nicht sagen kann?

Diese Fragen (und die Aufforderung, die sich in ihnen 
ausdrückt) verweisen auf das, was seit den späten 1980er 
Jahren Situiertheit genannt wird: die Annahme, dass alles 
Wissen partiell ist, dass das, was jemand sagt, von den 
Voraussetzungen, Bedingungen, Privilegien, blinden Flecken 
oder Diskriminierungen seiner oder ihrer Position abhängt 
und dass das, was wir tun, wissen oder denken, stets in den 
Kontext unserer Situation eingebettet ist. Dieses im Kern 
erkenntnistheoretische Konzept ist eng verbunden mit Sprech-
akten und Praktiken des Situierens, mit denen Subjekte vor 
anderen offenlegen und benennen, von wem, von wo und aus 
welcher Position eine Aussage getätigt wird:  „Ich sage dies 
als …“,  „Ich spreche aus der Position eines …“.

In diesem Buch folge ich der Intuition, dass dieses Ich nicht 
vor dem Sprechen da ist, mit dem das Subjekt sich selbst thema
tisiert, sondern durch geregelte und eingeübte Praktiken des 
Ich-Sagens hervorgebracht wird, die wiederum historischen 
Veränderungen unterworfen sind. Aber bringt das Sprechen 
über mich selbst mich meinem wahren Ich wirklich näher, führt 
zu Eindeutigkeit und Transparenz? Oder legt es nicht eher die 
Ambivalenz und Vielstimmigkeit offen, mit der ich mir begegne, 
ohne mit mir übereinzustimmen? Ist die Selbstaufklärung des 
Sprechens über mich selbst ein Maskenspiel? Wie ehrlich und 
aufrichtig muss ich sein, um mich situieren zu können – und 
was macht diese Aufrichtigkeit mit meinem Verhältnis zu mir 



Florian Sprenger

8

selbst? Ist das Ich eine Essenz, der ich mich nähern kann, oder 
eine Differenz, die meine Position vervielfältigt?

Diese Fragen sind so alt wie die  „Technologien des Selbst“, 
mit denen sich Subjekte selbst thematisieren.1 Doch in den 
letzten Dekaden hat das Sprechen über sich selbst eine beson-
dere Brisanz gewonnen, weil es nicht mehr ausschließlich als 
ein Akt der Innerlichkeit begriffen wird, sondern auch als 
politische Praxis. Unter dem Stichwort der Identitätspolitik 
werden seit den 1970er Jahren Verfahren diskutiert und prak-
tiziert, mit denen marginalisierte Subjekte und Gruppen  „sich 
in Bezug auf eine kollektive Identität gegen ihre Benachteili-
gung durch Strukturen, Kulturen und Normen der Mehrheits-
gesellschaft wehren“.2 Sie tun dies, indem sie von sich selbst 
ausgehend ihre Erfahrungen auf ihre gesellschaftliche Posi-
tion beziehen und sich vom universalistischen Anspruch ihrer 
Aussagen verabschieden, um stattdessen  „ich“ zu sagen.

Mich interessiert, warum Subjekte gegenwärtig das Bedürf-
nis verspüren, sich auf diese Weise auf sich selbst und die Posi-
tion zu beziehen, von der aus ein solcher Bezug möglich ist. 
Und mich interessiert, welche Konsequenzen dieses Bedürfnis, 
das zwischen dem Begehren nach Vereindeutigung und der 
Anerkennung von Ambivalenz schwankt, für Aushandlun-
gen von Identität und die gegenwärtig so aufgeladenen Poli-
tiken des Ich-Sagens hat. Sich zu verorten, zu positionieren, 
den eigenen Standpunkt zu benennen und damit das Motiv 
des eigenen Sprechens in dieses Sprechen einfließen zu las-
sen, ist zu einem elementaren Sprechakt und zu einer  „key 
practice in grounding knowledge“ geworden.3 Solche Sprech-

1	 Vgl. Michel Foucault,  „Technologien des Selbst“, in: ders., Schriften, Band 4, 
Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2005, S. 966–999.
2	 Karsten Schubert, Lob der Identitätspolitik, München: C.H. Beck 2024, S. 21.
3	 Donna Haraway,  „Situated Knowledges. The Science Question in Feminism and 
the Privilege of Partial Perspective“, in: Feminist Studies 14:3 (1988), S. 575–599, hier 
S. 587.



1. Von wo und von wem

9

akte weisen auf die Partialität jeder Position hin und sollen 
dem Subjekt (und jenen, zu denen es spricht) die strukturellen 
Voraussetzungen, Diskriminierungen, aber auch Privilegien 
vor Augen führen, die es an seinen Ort binden. Wenn ich mich 
als situiert begreife, kann ich nichts mehr sagen, ohne  „ich“ zu 
sagen.

Im Zusammenhang sozialer Bewegungen in Nordamerika 
entstanden, gewinnen diese nicht selten genau kodifizierten 
Sprechakte auch über die humanities und social sciences hinaus 
im Alltagsgebrauch an Bedeutung. Ausgehend von feminis
tischen Debatten der 1980er Jahre werden die Machteffekte 
des Sprechens von einer sich selbst als unmarkiert verstehen-
den Position, von nirgendwo und von dort für alle, zunehmend 
problematisiert: Check your Privileges! Wer in einem im weites-
ten Sinn öffentlichen Rahmen spricht, soll offenlegen, von wo 
aus er oder sie dies tut und die eigenen Erfahrungen auf die 
sozialen Verhältnisse beziehen, in denen sie gemacht werden. 
Die individuelle Bedingtheit offenzulegen soll für die Inter
ferenzen von Vielstimmigkeit, die Körperlichkeit der Existenz, 
die Partialität jedes Blicks auf die Welt und die damit einher-
gehende Verantwortung sensibilisieren. Die Sprecher:innen-
position soll als soziale, gesellschaftliche oder körperliche 
Voraussetzung der eigenen Aussagen (insbesondere im wissen-
schaftlichen Schreiben) reflektiert und kommuniziert werden, 
um zu verdeutlichen, dass die jeweiligen Aussagen im Kon-
text einer spezifischen Situation entstanden und nicht neutral 
sind:  „There’s no enunciation without positionality. You have 
to position yourself somewhere in order to say anything at  
all.“4

4	 Stuart Hall,  „Ethnicity. Identity and Difference“, in: Radical America 23:4 (1989), 
S. 9–20, hier S. 18. In zahlreichen Texten wird dieses Zitat falsch referenziert und 
als Quelle Halls Aufsatz  „Cultural Identity and Diaspora“ angegeben (Stuart 
Hall,  „Cultural Identity and Diaspora“, in: Jonathan Rutherford (Hg.), Identity. Com­
munity, Culture, Difference, London: Lawrence & Wishart 1990, S. 222–237).



Florian Sprenger

10

Die beiden angeführten Zitate von Donna Haraway und 
Stuart Hall stammen nicht aus der Gegenwart, sondern aus 
der Zeit, als sich die These der Situiertheit allen Wissens und 
die daraus abgeleitete Forderung nach Verortung und Positio-
nierung im Zusammenhang feministischer und dekolonialer 
Debatten zu verbreiten beginnt. Seit den späten 1980er Jahren 
hat sich viel getan: Praktiken und Sprechakte des Situierens 
sind zu wirkmächtigen Formaten gesellschaftlicher Aushand-
lungen geworden und erscheinen selbstverständlich, weil sie 
die individuelle Perspektive auf die mit einer sozialen Position 
verbundenen Privilegien oder Benachteiligungen beziehen. 
Aber dieses Ausgehen von sich selbst wird von Kritiker:in-
nen zugleich dem zugeordnet, was abwertend als  „wokeness“ 
bezeichnet wird.5 Die mit Praktiken des Situierens einher
gehenden Fragen der Identitätspolitik sind zu Konfliktlinien 
der Gegenwart geworden, die auch den Ort dieses Buches 
betreffen.

Um diese Praxis besser zu verstehen, folge ich der verwin-
kelten Geschichte des Begriffs der Situiertheit, die zugleich 
eine Geschichte jener Konstellationen ist, in denen sich Sub-
jekte durch das Ich-Sagen in ein Verhältnis zur Wahrheit und 
zur Macht setzen. Mit diesem Vorgehen möchte ich besser 
verstehen, wie diese spezifische, von der eigenen Situation 
und dem eigenen Ort ausgehende Form des Ich-Sagens eine 
substanzielle Aufladung erfahren konnte, mit dem Ergeb-
nis, dass die Bindung der eigenen Aussagen an die jeweilige 
soziale Position die mit ihr verbundenen Einschränkungen 
oder Ermöglichungen sichtbar machen soll. Dazu reicht es 
aber nicht, in der Gegenwart zu bleiben und die oft sehr un

5	 Dieser ursprünglich aus afroamerikanischen Bürgerrechtsbewegungen stam-
mende Begriff wird in den letzten Jahren fast nur noch abwertend gegenüber lin-
ken Projekten verwendet. Vgl. dazu Aja Romano,  „A History of Wokeness“, in: Vox, 
9.10.2020, https://www.vox.com/culture/21437879/stay-woke-wokeness-history-
origin-evolution-controversy [letzter Zugriff: 29.8.2024].



1. Von wo und von wem

11

genaue Debatte um Identitätspolitik aufzuschlüsseln. Viel-
mehr ist es nötig, über die aktuellen Praktiken des Situierens 
hinaus einen sehr viel weiteren Bogen zu spannen und der ver-
winkelten Geschichte des Begriffs der Situiertheit zu folgen. 
Anhand dieser Geschichte, die quer durch unterschiedliche 
Wissensgebiete und politische Zusammenhänge führt und 
alles andere als linear ist, möchte ich deutlich machen, was 
gegenwärtig mit dem Ich-Sagen auf dem Spiel steht.

Der Begriff der Situiertheit kommt von lat. situatus, dem 
Partizip Perfekt des Verbs situare, das wiederum von situs für 
Position oder Lage abgeleitet ist (von sinere für niederlegen 
oder ablegen). Situ steht für befindlich oder hingelegt, in situ 
für an einem Ort.6 Sich zu situieren meint entsprechend den 
Rückbezug dessen, was sich an einem Ort befindet, auf diesen 
Ort. Die Situation ist mir gegeben und aus ihr heraus kann 
ich mich positionieren.7 In diesem Sinn geht die Praxis des 
Situierens mit einem Verhältnis des Subjekts zu sich selbst 
einher. Durch spezifische Sprechakte und Technologien der 
Selbstbeobachtung verortet es sich in der gegebenen Situation, 
indem es offenzulegen versucht, wo es steht. Zu wissen, wo es 
steht, setzt wiederum voraus, dass das Subjekt sich mit diesen 
Selbsttechnologien in der eigenen Situation beobachtet hat.

Der Geschichte dieses Selbstverhältnisses nähere ich 
mich anhand zweier flankierender Bewegungen: Einerseits 
untersuche ich mit begriffs- und wissensgeschichtlichem 
Instrumentarium, aus welchen Quellen sich der Begriff der 
Situiertheit speist und wie er Ende der 1980er Jahre in sehr 
unterschiedlichen Zusammenhängen – vom Feminismus über 

6	 Franz Josef Wetz und Uwe Laucken,  „Situation“, in: Joachim Ritter und Karl-
fried Gründer (Hg.), Historisches Wörterbuch der Philosophie, Basel: Schwabe 1980, 
Onlineversion.
7	 Zum Verhältnis von Situiertheit und Positionierung vgl. Thomas Bedorf,  „Situa-
tive Differenz. Situiertheit und Positionierung als Grundbegriffe einer politischen 
Phänomenologie“, in: Deutsche Zeitschrift für Philosophie 71:6 (2024), S. 932–942.



Florian Sprenger

12

die Anthropologie bis hin zur Robotik – parallel etabliert wird. 
Andererseits interessieren mich Praktiken und Sprechakte des 
Situierens als Formen der Subjektivierung, mittels derer Sub-
jekte die Wahrheit über sich selbst offenlegen und dabei Macht 
über sich selbst ausüben. In beiden Perspektiven erweist sich 
Situiertheit als reflexiver Begriff, der etwas – Erfahrungen, 
Aussagen, Wissen, Handeln, Kognition, Lernen – auf seine 
Voraussetzungen bezieht. Diese Voraussetzungen liegen in der 
jeweiligen Situation, die als irreduzibel mit dem verschränkt 
verstanden wird, was in ihr geschieht und durch sie geprägt 
wird. In einer Schleife des Rückbezugs legt das Subjekt diese 
Situiertheit offen, um sich selbst sowie seine gesellschaftlichen 
Bedingungen besser zu verstehen und das Movens des eige-
nen Handelns, Denkens oder Wissens zum Ausgangspunkt 
zu erklären. In dieser Hinsicht sind Praxen des Situierens 
gleichermaßen die Voraussetzung und das Ziel der Verortung, 
aber auch das Mittel, um von den Voraussetzungen zum Ziel 
zu gelangen.

So verstanden geht Situiertheit auf ähnliche Weise über 
die Situation hinaus wie Positionalität über die Position oder 
Reflexivität über die Reflexion. Sie bezieht das, was sich in 
einer Situation befindet oder abspielt, auf die mit dieser Situa
tion einhergehenden Voraussetzungen. Der Begriff meint 
nicht nur, dass ein Subjekt sich in einer Situation befindet, 
diese auf sein Handeln, Wissen oder Denken einwirkt und 
dem Subjekt zustößt, sondern dass Handeln, Wissen oder 
Denken im komplexen Zusammenwirken von Situation und 
Subjekt entstehen. Situation und Subjekt können nicht von
einander gelöst werden. So wie Reflexivität nicht nur die 
Selbstreflexion eines Subjekts bedeutet, sondern den Ein
bezug der Praktiken und Verfahren, mit denen Wissen von 
diesem Subjekt hergestellt wird, verweist auch Situiertheit auf 
die Konstruktion und Fabrikation von Handeln, Wissen oder 
Denken in einer konkreten Situation. Die Situation geht dem 



1. Von wo und von wem

13

situierten Subjekt nicht voraus, sondern dieses konstituiert im 
Handeln seine Situation. Das situierte Subjekt weiß nicht ein-
fach etwas über seine Situation, sondern weiß nur etwas, weil 
es in einer Situation ist, die nicht von den Bedingungen seines 
Zugangs zu diesem Wissen abgelöst werden kann. Alles, was 
es weiß oder tut, ist – so die Annahme – durch diese Situiert-
heit hindurchgegangen. In dieser reflexiven Wendung geht es 
um eine  „Perspektive, die nicht allein über, sondern vor allem 
aus ihrem Innen heraus denkt und damit ihre Situiertheit 
miteinbezieht.“8 Meine Situation ist mir in diesem Sinn nicht 
gegeben, sondern entfaltet sich durch meine Einbettung in sie.

Methodisch folgt daraus, dass im konkreten Handeln, 
Wissen oder Denken in der Situation der Schlüssel zur eige-
nen Situiertheit liegt. Politisch folgt daraus, dass kein Han-
deln, kein Wissen und kein Denken unabhängig von den 
sozialen, gesellschaftlichen und politischen Kontexten der 
gegebenen Situation ist. Situiertheit ist, wie insbesondere in 
feministischen Texten immer wieder betont wird, nie neutral: 
Situiertes Handeln, Wissen oder Denken lässt die jeweiligen 
Motivationen und Ziele in das Handeln, Wissen oder Denken 
einfließen und versucht, die gesellschaftlichen Verhältnisse 
zu verstehen, um sie zu ändern. Wenn ich mich in meiner 
Situiertheit positioniere, nehme ich also nicht nur die Situa-
tion in den Blick, in der ich mich befinde, sondern wende den 
Blick zurück auf die Auswirkungen dieser Situation auf mei-
nen Ort in ihr. Ich betrachte, wie die Situation die Position 
prägt, von der aus ich mich auf die Situation beziehe und wie 
dies meine Position verändert. Als Praxis bedeutet das Situie-
ren in diesem Sinn erstens, die Auswirkungen der Situation 

8	 Julia Schade,  „Wie denkt es sich aus Relationalität heraus? Von anthropozänen 
Illusionen und kritisch-relationalen Experimenten“, in: Charlotte Bolwin et al. 
(Hg.), Szenen kritischer Relationalität, Lüneburg: Meson Press 2024, S. 27–48, hier 
S. 43.



Florian Sprenger

14

auf das eigene Handeln, Wissen oder Denken zu reflektieren, 
zweitens einzubeziehen, wie sich dadurch die eigene Identität 
in ihrem Verhältnis zur Welt verändert, und ebenjene Selbst-
transformation drittens zum Ausgangspunkt der eigenen Aus-
sagen zu machen. In jedem dieser Schritte geht es darum, sich 
vom Anspruch auf Neutralität und einen Standpunkt außer-
halb jeglicher Situation zu verabschieden. Es gibt demnach 
keine uninvolvierte Position.

Die aus der These der Situiertheit allen Wissens abgeleitete 
Praxis zielt auf  „positional awareness“, die nur durch Arbeit 
an sich selbst und an den gesellschaftlichen Bedingungen, die 
diese Position prägen, erreicht werden kann:

This involves being aware of ways in which one’s social position 
within a broader social system is privileged, and being aware of 
how this privilege may foster psychological entitlement and lead 
to ignorance and bias. Practicing this virtue entails taking time 
to learn about social inequalities in which one finds oneself on 
the advantaged side, considering how one’s social position may 
motivate beliefs of narratives that would justify these inequalities, 
and taking steps to mitigate the behavioral effects these beliefs 
may have.9

Die dem Situieren innewohnende Reflexivität verändert in 
diesem Sinn sowohl das reflektierende Subjekt als auch das 
reflektierte Objekt. Sie kann weder ihr Subjekt noch ihr Objekt 
voraussetzen, sondern ist der Akt ihrer Konstitution. Sie bringt 
das Ich hervor, das  „ich“ sagt, indem sie es dazu anleitet, sich 
selbst auf eine spezifische Weise zu beobachten. Als  „virtue“ 
und Tugend verstanden, geht die Reflexivität des Situierens 
in einer Selbstregierungspraxis auf. Diese enthüllt nicht, was 
das Subjekt wirklich ist, sondern markiert es als Effekt der 

9	 Daniel Steel und Karoline Paier:  „Pro-Diversity Beliefs and the Diverse Person’s 
Burden“, in: Synthese 200:357 (2022), S. 1–23, hier S. 17.



1. Von wo und von wem

15

eigenen Beobachtung – und mithin der geregelten Ausübung 
von Macht über sich selbst.

Das Sprechen über die eigenen Voraussetzungen, die Ver-
ortung in der Situation und die Reflexion des eigenen Orts in 
der Gesellschaft haben eine lange und verzweigte Geschichte, 
die für den europäischen Raum bis in die Antike zurück-
reicht. Als ein politischer Akt wird der Rückbezug der eige-
nen Position auf individuelle Erfahrungen mit struktureller 
Unterdrückung jedoch vor allem in den Frauen- und Bürger-
rechtsbewegungen der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts 
verstanden. Die Besonderheit dieser Bewegungen bestand 
darin, dass ihre Akteur:innen den eigenen marginalisierten 
Standpunkt in der Gesellschaft nutzten, um ausgehend von 
den damit verbundenen Erfahrungen eben jene gesellschaft-
lichen Verhältnisse zu verändern, die zur Marginalisierung 
dieses Standpunkts geführt haben. In diesem Zusammen-
hang wurden noch vor der Einführung des Begriffs in der 
zweiten Welle der Frauenbewegung seit Ende der 1960er 
Jahre Praktiken der Verortung entwickelt, die die Partialität 
jedes Standpunkts und damit auch marginalisierte Positionen 
anerkennen. Als Substantiv setzte sich der Begriff der Situiert
heit hingegen erst Ende der 1980er Jahre durch. Zu dieser Zeit 
waren feministische Ansätze auf der Suche nach neuen, nicht-
hegemonialen Konzepten von Wissen und Handeln, die indi-
viduellen Erfahrungen von Unterdrückung und dem gerecht 
werden sollten, was später Intersektionalität genannt wurde. 
Seit Beginn der 1980er Jahre verwendeten Autorinnen wie 
Nancy Hartsock oder Sandra Harding den marxistischen 
Begriff des (Klassen-)Standpunkts und argumentierten, dass 
diejenigen, die unterdrückt werden, unter Umständen gerade 
aufgrund dieser Unterdrückung Einsichten haben, die einer 
privilegierten Position verwehrt bleiben. Dieser Begriff des 
Standpunkts wurde 1988 von Donna Haraway durch den seit 
den 1960er Jahren sporadisch in der kontinentalen Phäno-



Florian Sprenger

16

menologie verwendeten Begriff der situatedness ersetzt. Ein 
situiertes Subjekt, das war Haraways Ausgangsthese, kann 
nur da objektiv sein, wo es die Partialität seiner Perspektive 
auf das bezieht, was es aus dieser Perspektive wissen, tun und 
sagen (oder aussprechen) kann. Die Wechselwirkungen zwi-
schen Subjekt und Situation, um die es Haraway ging, waren 
mit dem statischen Konzept des Standpunkts kaum vereinbar. 
Diese Vorsicht hat Linda Alcoff, die ebenfalls zu diesen An
sätzen beigetragen hat, in einem Interview prägnant auf den 
Punkt gebracht:  „I liked everything about standpoint – except 
the standing and the pointing.“10

Die begriffliche Verschiebung von standpoint zu situatedness, 
die von Haraway nicht benannt oder erklärt wurde, sorgte für 
eine signifikante Neuausrichtung der feministischen Debat-
ten, die sich tendenziell von marxistischen Fragen nach den 
gesellschaftlichen Verhältnissen hin zu phänomenologischen 
Fragen der Verkörperung und des Zusammenlebens ver-
schoben. Genau diese Verschiebung bildet einen der Gravi-
tationskerne der gegenwärtigen Auseinandersetzungen um 
Identitätspolitik. Verständlich wird sie aber erst mit Blick auf 
die Geschichte des Begriffs der Situiertheit. Dieser wird, wie 
ich im Weiteren aufschlüsseln werde, zunächst über phäno-
menologische Debatten – genauer: eine Übersetzung des Hei-
degger’schen Begriffs der Befindlichkeit – ins Englische ein-
geführt. Aus diesem Zusammenhang wandert er quer durch 
unterschiedliche Wissensgebiete und schließlich in den Femi-
nismus. Dort ermöglicht er eben jene Neuorientierung, in 
deren Folge individuelle Erfahrungen, Fragen der Verkörpe-
rung und  „Befindlichkeiten“ in den Mittelpunkt treten.

10	 Alison Wylie et al.,  „I like everything about standpoint – except the ‚standing’ and 
the ‚pointing’. Interview with Linda Alcoff“, https://standpointtheory.com/podcast/ 
[letzter Zugriff: 6.10.2024].



1. Von wo und von wem

17

Allerdings – in dieser Hinsicht blieben die späteren femi-
nistischen Ansätze dem Marxismus treu  – folgen weder 
Standpunkt noch Situiertheit einfach aus einer sozialen Posi-
tion oder Identitätszuschreibung, sondern müssen erarbeitet 
werden:  „A standpoint is not simply an interested position 
(interpreted as bias), but is interested in the sense of being 
engaged.“11 Jeder Standpunkt ist ein Produkt gesellschaftlicher 
Verhältnisse und die Auseinandersetzung mit Situiertheit der 
Weg zur Erkenntnis dieser Bedingungen. Die Annahme der 
Situiertheit allen Wissens geht bei Haraway mit der zunächst 
impliziten Aufforderung an das Subjekt einher, an sich selbst 
zu arbeiten, Wissen über sich selbst zu erlangen und sich zu 
sich selbst und den Menschen und Nicht-Menschen zu verhal-
ten, mit denen es zusammenlebt. In diesem Sinn hat Haraway 
in einem Interview betont, dass standpoint epistemologies nie als 
Theorien der Identität gedacht gewesen seien:  „It was never 
something you have – because you are a woman you have a 
standpoint. Standpoint was something crafted, it was a labor 
of love and work. It is a little bit like a scientific fact, something 
crafted, that can be strong or weak, that takes care and feeding. 
Standpoints don’t endure, unless they are carefully fed.“12

Die Voraussetzung für diese Sorge um sich selbst (und 
andere) besteht Haraway zufolge darin, Partialität nicht als 
Delegitimierung zu begreifen, sondern zunächst die Ein
bettung der jeweiligen Position in die Situation zu reflektieren, 
dann die Auswirkungen des eigenen Standpunkts zu benen-
nen und daran anschließend die Partialität jeglicher Objek

11	 Nancy Hartsock,  „The Feminist Standpoint: Developing the Ground for a Speci
fically Feminist Historical Materialism“, in: Sandra Harding und Merrill B. Hin-
tikka (Hg.), Discovering Reality. Feminist Perspectives on Epistemology, Metaphysics, 
Methodology and Philosophy of Science, Dordrecht: Reidel 1983, S. 283–310, hier S. 285.
12	 Alison Wylie et al.,  „Standpoint theory was never supposed to be a theory about 
identity. Interview with Donna Haraway“, https://standpointtheory.com/podcast/ 
[letzter Zugriff: 6.10.2024]



Florian Sprenger

18

tivität anzuerkennen. Wäre ein Standpunkt automatisch bes-
ser als andere Standpunkte, wäre dieses Wissen eben nicht 
situiert.

Die Entstehung des feministischen Begriffs der Situiertheit 
ist also auf eine komplexe Weise mit Praktiken und Sprech-
akten des Situierens verbunden, sollte aber nicht vorschnell 
mit ihnen gleichgesetzt werden. Die feministischen Debatten 
um die Standortgebundenheit und Kontextabhängigkeit von 
Wissen und Erfahrung sowie insbesondere die Frage nach 
einem feministischen Standpunkt sind aus den Auseinander
setzungen mit den Herausforderungen, Spannungen und auch 
Widersprüchen der Frauenbewegung erwachsen. Dies wird 
insbesondere an einer seit den 1960er Jahren im Rahmen des 
Women‘s Liberation Movement entstandenen und seitdem in 
lokalen Initiativen und aktivistischen Zusammenhängen ver-
breiteten Praxis deutlich: dem consciousness raising. Damit 
ist die von der eigenen Erfahrung ausgehende Auseinander
setzung mit Privilegien und Unterdrückung gemeint, die als 
Praxis der Verortung auf eine Veränderung der gesellschaft-
lichen Verhältnisse zielt und das Private als politisch begreift:

Social location systematically shapes and limits what we know. 
[…] What individuals experience and understand is shaped by 
their location in a hierarchically structured system of power 
relations: by the material conditions of their lives, by the relations 
of production and reproduction that structure their social inter-
actions, and by the conceptual resources they have to represent 
and interpret these relations.13

Das Konzept der Situiertheit erschöpft sich zwar nicht darin, 
diese Praktiken zwanzig Jahre später auf einen Begriff zu brin-

13	 Alison Wylie,  „Why Standpoint Matters“, in: Robert Figueroa und Sandra Har-
ding (Hg.), Science and Other Cultures. Issues in Philosophies of Science and Technology, 
New York: Routledge 2003, S. 26–48, hier S. 31.



1. Von wo und von wem

19

gen, gewinnt aber in diesem Zusammenhang seine Brisanz. 
Es bindet die emanzipative politische Praxis an ein feminis
tisches Konzept des Wissens, das nicht länger einen objektiven, 
positionslosen und gleichsam transsituativen Blick prämiert, 
sondern eine unterdrückte und marginalisierte Position als 
Möglichkeit eines epistemischen Vorteils oder zumindest als 
Chance begreift.  „The key to feminist theory consists in its way 
of knowing. Consciousness raising is that way.“14 Diese Praxis 
des Wissens soll dem allwissenden, körperlosen, objektiven 
und neutralen, als wissenschaftliche Distanziertheit verklei-
deten Sprechen aus dem Nirgendwo, aber auch der sich als 
grundsätzlich überlegen begreifenden kolonialen oder wei-
ßen Position entgegentreten, denn beide verleugnen gleicher
maßen ihre eigene Situiertheit.

Während sich diese feministischen Praktiken der Aus
einandersetzung mit der eigenen Erfahrung seit den 1960er 
Jahren verbreiten, wird der Begriff der Situiertheit erst Ende 
der 1980er Jahre etabliert. Die Evidenz, die er zu dieser Zeit 
entfaltet, speist sich jedoch nicht nur aus den feministischen 
Kämpfen dieser Zeit, sondern auch aus sehr viel weiter zurück-
reichenden philosophischen Auseinandersetzungen um das 
Verhältnis von Subjektivität und Objektivität oder von Parti-
kularität und Universalität.15 So wie das Konzept der Situiert-
heit Ende der 1980er Jahre verstanden wird, wirft es die für das 
Projekt der Aufklärung und seine politischen Errungenschaf-
ten, aber auch sein Scheitern zentrale Frage auf, ob Aussagen 
unabhängig von der Position dessen gelten können, der oder 
die sie äußert. Gilt nicht mehr, dass das (gesellschaftliche) Sein 

14	 Catharine A. MacKinnon, Toward a Feminist Theory of the State, Cambridge: Har-
vard University Press 1989, S. 83.
15	 Philosophisch betrachtet ist das Gegenteil von Universalität nicht Partikulari-
tät, sondern Singularität. Dieses Begriffspaar hat sich dennoch etabliert und der 
Unterschied zwischen Partikularität und Singularität spielt an dieser Stelle nur 
eine untergeordnete Rolle. Ich danke Christina Vagt für diesen Hinweis.



Florian Sprenger

20

das Bewusstsein bestimmt? Genau diese Herausforderung des 
Ich-Sagens taucht in den letzten Jahren im Kontext der identi-
tätspolitischen Debatten wieder auf.

Im Hintergrund dieser aktuellen Konflikte steht die Frage, 
ob es universelle Wahrheiten gibt – etwa in Form der Men-
schenrechte –, die unabhängig von partikularen Ansichten 
und lokalen Situationen gelten, oder aber ob solche Uni
versalismen Herrschaftsinstrumente und letztlich Waffen des 
Kapitalismus und des Kolonialismus sind, die die Spezifik des 
Lokalen verdrängen.16 Universalismen geben demnach vor, 
für alle zu sprechen, verfolgen aber mitunter die Interessen 
weniger. Die Partikularität individueller Erfahrungen steht 
also, vereinfacht gesagt, der Universalität der Verallgemei-
nerung gegenüber:  „Braucht die Demokratie eine Pluralität 
partikularer Perspektiven oder zerstört solche Partikulari-
tät die Einheit des Gemeinwesens?“17 Universalität verlangt, 
dass alle Individuen unabhängig von ihren Differenzen glei-
chermaßen respektiert werden. Partikularität verlangt, diese 
Differenzen anzuerkennen.18 Deshalb verläuft, wie Martin 
Saar unterstrichen hat, eine der entscheidenden politischen 
Bruchlinien der Gegenwart zwischen dem universalistischen 
Anspruch, von partikularer Identität abzusehen, und dem 
partikularistischen Anspruch, individuelle Identität zum 

16	 Der Philosoph Omri Boehm hat argumentiert, dass sich eine universalistische 
Idee wie etwa die Menschenrechte den relativierenden Ansprüchen menschlicher 
Standpunkte gerade entziehen muss. Omri Boehm, Radikaler Universalismus. Jen­
seits von Identität, Berlin: Propyläen 2022. Vgl. dazu auch Vivek Chibber,  „Kapitalis-
mus, Klasse und Universalismus. Eine Flucht aus der Sackgasse der postkolonialen 
Theorie“, in: Felix Wemheuer (Hg.), Marx und der globale Süden, Köln: PapyRossa 
2016, S. 70–94.
17	 Karsten Schubert und Helge Schwiertz,  „Konstruktivistische Identitätspolitik“, 
in: Zeitschrift für Politikwissenschaft 31:4 (2021), S. 565–593, hier S. 567.
18	 Vgl. zur Spannung dieser Pole Charles Taylor, Multiculturalism: Examining the 
Politics of Recognition, Princeton: Princeton University Press 1994, S. 43.



1. Von wo und von wem

21

Ausgangspunkt von Politik zu machen.19 Diese verhärteten 
Positionen schließen sich scheinbar aus, weil der Partikularis-
mus die Universalität bedroht und die Universalität keinen 
Partikularismus akzeptieren kann. Saar weist jedoch darauf 
hin, dass dieses Schema nicht bruchlos aufgeht, weil Demo-
kratie immer auf dem Zusammenleben individueller poli
tischer Subjekte beruht, deren gleiche Rechte mit Verweis auf 
ihre Unterschiedlichkeit erkämpft worden sind:  „Als Reak
tionsform umfasst der immer auch identitätspolitische Kampf 
gegen Diskriminierung häufig die Forderung nach gleichen 
Rechten sowie tatsächlicher Inklusion, gibt Universalitäts
ansprüche also gerade nicht preis.“20

Die mit dem Streit zwischen Universalismus und Parti
kularismus einhergehenden Fragen werde ich in diesem 
Buch nicht beantworten können. Sie bilden aber den philoso
phischen Horizont der hier diskutierten Probleme. Statt einer 
Vermittlung dieser Position schlage ich eine andere Perspek-
tive vor und widme mich der Genealogie der Situiertheit. Des-
halb ist die angedeutete Begriffsgeschichte eingebettet in eine 
Analyse jener Technologien des Selbst, mit denen Subjekte 
sich situieren. Während Michel Foucault, von dem dieses Kon-
zept stammt, die Entstehung der Kritik als philosophischer 
Haltung zunächst auf die Auseinandersetzung mit Institu-
tionen des Staats und der Kirche, im weiteren Sinn auch der 
Moral und der Religion bezieht, möchte ich einen der Stränge 
aufnehmen, die er in seinem berühmten Text  „Was ist Kritik?“ 
andeutet. Unter Kritik versteht Foucault eine spezifische Art 
und Weise, in der Subjekte sich auf die Regierungsformen 
beziehen, denen sie unterworfen sind. Aus der Kritik entsteht, 
so zeigt er, ein Verhältnis des Subjekts zu sich selbst. Indem 

19	 Martin Saar,  „Identitätspolitik“, in: Ulrich Bröckling, Susanne Krasmann und 
Thomas Lemke (Hg.), Glossar der Gegenwart 2.0, Berlin: Suhrkamp 2024, S. 185–196.
20	 Ebd., S. 190.



Florian Sprenger

22

es sich die Auswirkungen von Unterdrückung und Privilegie-
rung vor Augen führt und die Voraussetzungen des eigenen 
Sprechens reflektiert, setzt es sich in ein spezifisches Verhält-
nis zur Wahrheit (über sich selbst) sowie zur Macht, der es aus-
gesetzt ist und die es über sich selbst (und andere) ausübt. Es 
stellt sich, in Foucaults Worten, der Herausforderung,  „nicht 
regiert zu werden bzw. nicht auf diese Weise und um die-
sen Preis regiert zu werden“.21 Sprechakte und Praktiken des 
Situierens sind in diesem Sinn Selbstregierungskünste, mit 
denen Subjekte Wissen über sich selbst produzieren. Sie sind 
ein kontemporäres Element eines nicht unbedingt neuen, aber 
am Ende des 20. Jahrhunderts neu konfigurierten Dispositivs 
der Subjektivierung, das Subjekt, Wahrheit und Macht aufs 
Engste verschränkt.

Die Praktiken und Sprechakte des Situierens verstehe 
ich in diesem Sinn als Formen einer  „kritischen Haltung“,22 
mit der das Subjekt nicht nur die auf es wirkenden Institu-
tionen, sondern seine eigenen Voraussetzungen befragt und 
sich dadurch in ein Verhältnis zu Macht und Wahrheit setzt. 
Diese  „kritische Haltung“ sich selbst gegenüber möchte ich 
als Subjektivierungsform rekonstruieren und zeigen, wie 
der feministische Begriff der Situiertheit die mit dieser Hal-
tung einhergehenden epistemologischen und politischen 
Konsequenzen ausformuliert und zugleich das schreibende 
oder sprechende Subjekt einbezieht. Das feministische Be
streben, marginalisierten Positionen einen epistemologischen 
Anspruch zu verschaffen, ist, so meine Beobachtung, histo-
risch kaum denkbar ohne die Regierungs- und Subjektivie-
rungsformen situierender Sprechakte. Es gibt jedoch, so die 
zentrale Erkenntnis von Foucaults späten Arbeiten, keinen 
Spielraum, sich der Macht zu entziehen, ohne zugleich Macht 

21	 Michel Foucault, Was ist Kritik?, Berlin: Merve 1996, S. 12.
22	 Ebd., S. 7.



1. Von wo und von wem

23

auszuüben. Keineswegs können Praktiken des Situierens der 
Macht aus dem Weg gehen, sie unterlaufen oder ihr einen 
machtfreien Raum gegenüberstellen. Sprechen über sich 
selbst ist nie voraussetzungslos. Es bringt stets etwas hervor – 
und sei es ein Verhältnis zu sich selbst.23

Als eine Praxis der Auseinandersetzung mit den eigenen 
Voraussetzungen ist das Situieren mithin tief in die politischen 
Konflikte der Gegenwart eingebettet. Es bildet den prak
tischen Kern der gegenwärtig so umstrittenen Politisierung 
von Identität und Erfahrung. Mit diesem Buch möchte ich ein 
Angebot machen, Praktiken und Sprechakte des Situierens vor 
dem Hintergrund der Geschichte des Konzepts der Situiertheit 
auf neue Weise zu diskutieren. Mir geht es in anderen Wor-
ten darum, das anfängliche Verständnis von identity politics, 
das im Manifest des Combahee River Collective von 1977 das 
Sprechen über sich selbst an die Vielfalt von Identitäten und 
Erfahrungen bindet, als Kern dieser Praxis in Erinnerung 
zu rufen. Auch viele der feministischen Texte, mit denen ich 
mich beschäftige, drohen in Vergessenheit zu geraten. Mit 
ihrer Hilfe könnte es jedoch möglich werden, den unergie-
bigen und verzerrten Diskussionen um Identitätspolitik ein 
anderes, emanzipatives, nicht auf Transparenz, Eindeutigkeit 
und Kategorisierung ausgerichtetes Verständnis situierter, 
aber nicht an einen fixen Ort gebundener und uneindeutiger 
Subjektivität entgegenzustellen. Die Erfahrungen mit meiner 
eigenen Situiertheit, zu denen mich die Arbeit an diesem Buch 

23	 In seiner posthum erschienenen Vorlesung Der Diskurs der Philosophie unter-
scheidet Foucault die Philosophie von anderen Diskursformen wie der Wissen-
schaft oder der Literatur dadurch, dass sie als reflexive Form des Sprechens stets 
den Bezug zum  „Ich – Hier – Jetzt“ wahrt. Deshalb ist Philosophie, auch wenn sie 
sich als universelles Wissen versteht, immer eine Gegenwartsdiagnose. Philo
sophisches Wissen kann man in diesem Sinn als situiert verstehen, ohne dass sich 
Philosoph:innen notwendigerweise positionieren müssten. Michel Foucault, Der 
Diskurs der Philosophie, Berlin: Suhrkamp 2024.



Florian Sprenger

24

gebracht hat, haben mir vielmehr die Intransparenz meiner 
Verortung, die Schwierigkeiten jeder Kategorisierung und die 
Nicht-Übereinstimmung meiner Identität mit mir selbst vor 
Augen geführt.

Die identitätspolitischen Auseinandersetzungen machen 
die Genealogie der Situiertheit – einen Strang ihrer Geschichte, 
geschrieben vom Boden der Gegenwart aus – so brisant. Wenn 
ich über das Situieren und über Situiertheit schreibe, stehe ich 
unweigerlich auf dem Feld dieser Konflikte. Deshalb ist die-
ses Buch auch ein Buch über mich selbst. In einer dritten Be
wegung, die die Perspektiven auf die Begriffsgeschichte und 
auf die Selbsttechnologien des Situierens ergänzt, mache ich 
die Auseinandersetzung mit meiner eigenen Position als (unter 
anderem) weißer, männlicher Professor zum Gegenstand. Von 
diesem Ort aus, dessen Herausforderungen mein Schreiben 
begleitet haben, versuche ich besser zu verstehen, warum 
situierende Sprechakte in den letzten drei Dekaden Objekt 
derart intensiver Kontroversen geworden sind. Über meinen 
Versuch, die Einführung und Ausweitung dieses Begriffs Ende 
der 1980er Jahre zu rekonstruieren und diese Geschichte auf 
Praktiken und Sprechakte des Situierens zu beziehen, möchte 
ich begreifen, was mit dem Situieren auf dem Spiel steht. Ich 
möchte nachvollziehen, in welchen politischen und wissen-
schaftlichen Kontexten die reflexive Bindung von Identität 
an die eigene Position entstanden ist, aber auch eine Kritik an 
diesen Sprechakten entwerfen, die fundierter als die Polemik 
der aktuellen Debatten sein soll. Diese Kritik im Foucault’-
schen Sinn speist sich aus der Beobachtung, dass Sprechakte 
des Situierens selbst in feministischen Texten nur selten als 
Selbstregierungspraxis begriffen werden. Sie zielt also keines-
wegs auf eine Entlarvung. Vielmehr soll sie bewusst machen, 
dass das Ich-Sagen stets eine Form der Machtausübung über 
sich selbst ist, selbst dort, wo es sich gegen die Macht stellt. 
Deshalb bedarf das Situieren als kritische Praxis der Kritik.



1. Von wo und von wem

25

All das gilt auch für mein Sprechen in diesem Buch. Mit der 
Arbeit an ihm möchte ich lernen, was die Konflikte der Gegen-
wart mit mir und meiner Position zu tun haben. Dieser Bezug 
auf meine eigene Situiertheit taucht im Folgenden immer wie-
der auf, was stellenweise repetitiv wirken mag. Doch es han-
delt sich dabei um einen Effekt einer Argumentation, die aus 
verschiedenenen Perspektiven auf die Frage rekurriert, von 
wo aus ich spreche und was dabei mit mir geschieht. Deshalb 
kann ich mich nicht aus dem Text herausstreichen.

Noch nie hat mich ein Buch so sehr herausfordert wie 
dieses. Die Arbeit an ihm hat sich, ganz im Sinn Foucaults, 
als Arbeit an mir selbst entpuppt und mein eigenes Selbst
verständnis auf die Probe gestellt. Ich möchte keiner der 
Fragen, die sich dabei auftun, aus dem Weg gehen, doch ich 
weiß nicht, welche Fragen sich mir an der Position, von der 
aus ich schreibe, nicht stellen, was ich übersehe und was mir 
unzugänglich bleibt. Ich werde unweigerlich Fehler machen, 
Aspekte übersehen und Zusammenhänge anders schildern, 
als sie Betroffene darstellen würden. Das Feld, auf dem ich 
mich bewege, ist politisch aufgeladen und jeder Schritt ein 
Risiko. Dennoch wäre es zu einfach, die Behauptung in den 
Raum zu stellen, dass ich dieses Buch in aller Aufrichtigkeit 
und mit einem ehrlichen Interesse an einer Kritik meiner 
eigenen Privilegien geschrieben habe.24 Genau das würde 
Situiertheit, so wie ich sie zu verstehen gelernt habe, wider-
sprechen. Ich möchte meine Position nicht voraussetzen, 
obwohl sie meine Voraussetzung ist, sondern mein Buch zu 
einem Dokument der Auseinandersetzung mit ihr machen. 
Auf dieser Grundlage wird eine Beschäftigung mit der  „kri
tischen Haltung“ denkbar, welche die mit ihr einhergehenden 
Subjektivierungsweisen ernstnimmt, aber nicht als selbstver-

24	 Zur Geschichte des Begriffs Privileg vgl. Markus Rieger-Ladich, Das Privileg. 
Kampfvokabel und Erkenntnisinstrument, Ditzingen: Philipp Reclam 2022.



Florian Sprenger

26

ständlich begreift. Eine begriffsgeschichtliche Auseinander-
setzung mit Konzepten unseres (und meines) Selbstverständ-
nisses kann vielmehr dabei helfen, sie unselbstverständlich zu 
machen.



27

2. WIE SCHREIBT MAN EIN BUCH  
ÜBER SITUIERTHEIT?

Dass jede Aussage von jemandem getroffen wird, der oder 
die eine Position hat, dass jede Beobachtung von einem Ort 
ausgeht, dass Wissen nicht unabhängig von den kulturellen 
und sozialen Kontexten ist, in denen es entsteht, mag heute 
wie eine Binsenweisheit wirken. Die gegenwärtige Konjunk-
tur des Begriffs der Situiertheit ist ein Anzeichen dafür, dass 
er im Laufe seiner Geschichte als Selbstverständlichkeit zum 
Selbstzweck aufgestiegen ist, zu einem Imperativ, der zu
gespitzt gesagt mit dem Anspruch auftritt, dass allen Äuße-
rungen ein Akt der Positionierung vorauszugehen hat. Eine 
Selbstverständlichkeit kann Gegenstand einer begriffs- oder 
wissensgeschichtlichen Untersuchung sein; ein Selbstzweck 
sollte darüber hinaus im Hinblick auf seine (wissens-)poli
tischen und epistemologischen Funktionen dekonstruiert 
werden. Wenn jede politische Aktivität, wissenschaftliche 
Aussage oder individuelle Stellungnahme, die ihre Situiertheit 
nicht offenlegt, aufgrund einer vermeintlich unabweisbaren 
Notwendigkeit der Beachtung ihrer Situiertheit zurückgewie-
sen, sprich die Legitimität von Aussagen über diesen voran
gestellten Sprechakt geregelt werden kann, hilft ein Blick auf 
die Geschichte dieses Konzepts.

Im Verbund mit der distanzlosen Auseinandersetzung mit 
mir selbst, dem Experiment meiner eigenen Verortung, kann 
dieser distanzierende, historisierende Blick dabei unterstützen, 
Situiertheit unselbstverständlich zu machen und ihren Ein-
satz zu zeigen – und dabei auch verdeutlichen, warum um die 
identitätspolitische Aufladung einer solchen Selbstverständ-
lichkeit derzeit so intensive Kämpfe ausgefochten werden. 
Mit der Infragestellung seiner Selbstverständlichkeit kann 



Florian Sprenger

28

man dem Situieren vielleicht auch die Sicherheit nehmen, mit 
dem Ergebnis dieses Sprechakts zu wissen, als wer man selbst 
spricht.

Um zu verstehen, welche Konsequenzen diese Selbst-
verständlichkeit hat, nähere ich mich ihr aus vier Richtun-
gen, denen jeweils eines der folgenden Kapitel gewidmet ist: 
Zunächst widme ich mich in diesem vorgelagerten Kapitel 
einer Reihe von Vorbemerkungen und Einordnungen – Ver-
ortungen –, die nötig sind, um (auch mir selbst) zu erklären, 
wie man ein Buch über das Situieren schreibt. Im dritten Kapi-
tel beschreibe ich das Situieren anhand der beiden Beispiele 
des land acknowledgement und des positionality statement mit 
Bezug auf Michel Foucault als eine Form der Sorge um sich 
selbst. Dieses Selbstverhältnis verfolge ich anhand von Fou-
caults Rekonstruktion der parrhesia, des Wahrsprechens, bis 
in die griechische Antike zurück und skizziere unterschied-
liche Formen der Selbsterkenntnis und der Selbstsorge, die 
Foucault zufolge westliche Formen der Subjektivität prägen. 
Daran anschließend untersucht das vierte Kapitel, wie in 
(öko-)feministischen Texten die Interdependenz von Subjekt 
und äußeren Faktoren als ein Umgebungsverhältnis gefasst 
wird, in dem Situiertheit in einer spezifischen, ökologischen 
Wechselwirkung von umgebenem Subjekt und umgebenden 
äußeren Bedingungen besteht. Dieses Kapitel skizziert die 
Verbindung der Geschichte der Situiertheit mit der Geschichte 
ökologischen sowie insbesondere ökofeministischen Denkens 
im 20. Jahrhundert und beschreibt die Epistemologien des 
Umgebens, die den Wechselwirkungen von Subjektivierungs-
prozessen und ihren Umgebungen zugrunde liegen.

Trotz der in diesen beiden Kapiteln verfolgten Einbettung 
von situatedness in viel weiter zurückreichende Zusammen-
hänge gibt es gute Gründe, die Etablierung dieses Begriffs 
erst auf die 1980er Jahre zu datieren. Die konkrete Arbeit an 
diesem Projekt hat mit der Beobachtung begonnen, dass der 



2. Wie schreibt man ein Buch über Situiertheit?

29

Begriff der Situiertheit zur gleichen Zeit in völlig unterschied-
lichen, aber oft in Austausch stehenden Zusammenhängen 
eingeführt wird, die ich im fünften und sechsten Kapitel unter-
suche. Ende der 1980er Jahre wandert er transversal durch ver-
schiedene Wissensgebiete: neben dem Feminismus durch die 
Ethnomethodologie, die Anthropologie, die Bildungswissen-
schaft, die Kognitionswissenschaft, die KI-Forschung und die 
Robotik. Die Bewegungen des Begriffs zwischen diesen Fel-
dern sind so komplex und vielschichtig, dass es unmöglich 
wäre, sie in ihrer Gesamtheit darzustellen. Ich möchte deshalb 
keine Eindeutigkeiten postulieren und keine Filiationen fest-
halten, sondern folge einem einzelnen begriffsgeschichtlichen 
Faden dieses Geflechts, der die phänomenologische Tradition, 
die ich im fünften Kapitel untersuche, mit dem Feminismus 
verbindet, dem das sechste Kapitel gewidmet ist. Ausgehend 
von der Beobachtung, dass Donna Haraway den marxistisch 
geprägten Begriff des Standpunkts durch den phänomenolo-
gisch geprägten Begriff der Situiertheit ersetzt, rekonstruiere 
ich die entsprechenden feministischen Debatten der 1980er 
Jahre und zeige, wie in diesem Kontext die Auseinander
setzung mit dem gesellschaftlichen Standpunkt von Frauen 
an das Offenlegen der eigenen Situiertheit gekoppelt wird.

Mit diesem Vorgehen geht es darum, die Entstehung dieses 
feministischen Ansatzes historisch einzubetten und begriffs-
geschichtlich einzuordnen. Vom Feminismus aus entfalten 
der Begriff der Situiertheit und die mit ihm einhergehenden 
Praktiken ihre gesellschaftliche Wirkung, während die Ver-
wendung des Begriffs in anderen Zusammenhängen zumeist 
wissenschaftsimmanent bleibt. Aber warum das feministische 
Verständnis von Situiertheit solche Wirkung entfalten kann, 
wird erst mit einer begriffsgeschichtlichen Perspektive voll-
ends deutlich, die es auf einen breiteren Kontext bezieht.

Die begriffsgeschichtliche Arbeit dieser beiden Kapitel 
setzt den in den vorhergehenden Kapiteln entworfenen Rah-



Florian Sprenger

30

men voraus, um das Situieren als Sprechakt und als Begriff 
gleichermaßen in den Blick zu bekommen. Diese ineinander 
verschränkten Beobachtungsebenen – die historische Ana-
lytik von Technologien des Selbst, die damit einhergehenden 
Epistemologien des Umgebens und die Begriffs- bzw. Wis-
sensgeschichte – bilden das Grundgerüst der in diesem Buch 
skizzierten Genealogie der Situiertheit. Mit diesem Gerüst 
versuche ich nachzuvollziehen, warum sich Subjekte durch 
die Offenlegung ihrer Situiertheit besser zu verstehen glau-
ben. Mein Material sind Texte und Theorien, Handlungsan-
weisungen und technische Papers, Protokolle und Ratgeber, 
in denen über das Situieren und sein Subjekt nachgedacht 
wird – also weniger Akte des Situierens selbst (auch wenn sie 
immer wieder vorkommen) als ihre innere Logik und Evidenz. 
Was dabei weitestgehend außen vor bleibt, sind die lokalen, 
konkreten Praktiken, mit denen Menschen sich in bestimm-
ten Situationen situieren – sieht man von mir selbst ab. Meine 
Quellen sind keine teilnehmenden Beobachtungen der Mikro-
prozesse politischer Aushandlungen oder alltäglicher Sprech-
akte. Diese systematisch in den Blick zu nehmen, würde ein 
anderes, fraglos wichtigeres Buch ergeben, das die Rituale des 
Situierens, ihre repräsentative Funktion und ihre Bedeutung 
für die Konstitution von Gruppen rekonstruieren könnte. Die 
Frage, wie diese Sprechakte ausgeführt werden und welche 
Muster sich dabei ergeben, kann am ehesten eine Praxeologie 
beantworten, die ich mit meinem methodischen Instrumenta-
rium nicht leisten kann.

Mein genealogischer Ausgangspunkt ist vielmehr die Frage, 
warum dieser Begriff – parallel zu, aber nicht deckungsgleich 
mit positionality, reflexivity und standpoint – zur gleichen Zeit in 
so unterschiedlichen Kontexten eingeführt wird. Warum setzt 
er sich – als eine Möglichkeit, die Verflechtung des Subjekts 
mit lokalen Macht- und Herrschaftsverhältnissen sichtbar 
zu machen und zugleich alles Handeln, Wissen und Denken 



2. Wie schreibt man ein Buch über Situiertheit?

31

als abhängig vom jeweiligen Ort zu markieren – in der zwei-
ten Hälfte der 1980er Jahre in all diesen Zusammenhängen 
durch? Was macht er jeweils sagbar? Und in welchem Bezug 
steht diese Geschichte der 1980er Jahre zu den gegenwärti-
gen Praktiken und Sprechakten des Situierens und Positio- 
nierens?

Mit meinem Vorgehen kann ich nicht erklären, wie die Per-
formanz situierender Sprechakte soziale Situationen prägt 
und welche Selbstdeutungen und Handlungsorientierungen 
mit ihnen einhergehen können. Ich kann auch nicht erklären, 
wie sich die Regelhaftigkeit des Sprechens über sich selbst 
historisch verändert. Meine Hoffnung ist vielmehr herauszu-
finden, wie ich heute von meinem Ort aus über Situiertheit 
schreiben kann. Das ist der Boden, auf dem das Gerüst dieses 
Buches steht. Mit diesem Boden beschäftige ich mich in den 
beiden Schlusskapiteln, in denen ich einerseits die vorheri-
gen Ausführungen zu einer Kritik der Situiertheit zusammen-
führe und andererseits versuche, die aus der Genealogie ent-
wickelte Kritik am Situieren an mir selbst umzusetzen. Dieser 
Versuch ist aber nicht als argumentative Fortsetzung der vor-
hergehenden, mehr oder weniger analytisch distanzierten und 
methodisch abgesicherten Kapitel zu verstehen. Die Schluss-
kapitel sollten nicht als praktische Anwendung eines vorher 
entwickelten theoretischen Rahmens gelesen werden, sondern 
sie versuchen, die geleistete Begriffsarbeit mit anderen Mitteln 
fortzusetzen. Sie führen die unabschließbaren Herausforde-
rungen des Situierens zu einer Kritik der Situiertheit zusam-
men, die diesem Buch seinen Ort gibt – einen Ort, an dem ich 
mir selbst den Boden unter den Füßen wegziehe.

Die Frage nach dem Wie dieses Buches gewinnt erst Kon-
tur vor der Frage nach dem Warum, die mich bis zum Ende 
dieses Schreibprozesses herausgefordert hat und es auch 
danach noch tun wird. Das Warum war nicht der Ausgangs-
punkt dieses Buches, sondern sein Ziel, aber ich bin mir am 



Florian Sprenger

32

Ende meiner Arbeit nicht sicher, ob ich es gefunden habe. 
Als Medienwissenschaftler habe ich den Blick auf mediale 
Voraussetzungen und Bedingungsgefüge, auf das Medium 
als Botschaft habitualisiert, mich dabei aber zumeist auf die 
zugrunde liegende Materialität und Technizität bezogen. Die 
Auseinandersetzung mit meinem eigenen Schreibpraktiken 
hat mir vor Augen geführt, dass die Materialität nur eine 
Seite der Medaille ist. Mein Schreibwerkzeug schreibt mit an 
meinen Gedanken, aber das erklärt noch nicht, wer  „ich“ bin, 
wenn ich  „ich“ schreibe.

Das Situieren ist als ein Sprechakt entstanden, der minori-
sierten und marginalisierten Gruppen zu mehr Gerechtigkeit 
verhelfen soll – also genau jenen, zu denen ich nicht gehöre. 
Wie kann ich dann trotzdem heute ein Buch darüber schrei-
ben und warum sollte ich? Um mich dieser Frage zu stellen, 
habe ich mich für einen Weg entschieden, der die Skizze der 
Genealogie der Situiertheit mit dem Schreiben über mich 
selbst verbindet. Dieses Buch endet mit einer Auseinander-
setzung mit der Geschichte meiner Familie. Ich stelle sie an 
den Schluss, um die Rituale dessen zu unterbrechen, was zu 
einem Bekenntniszwang werden kann. Um zu diesem Schrei-
ben über mich selbst zu gelangen – ohne mich jedoch der Illu-
sion hinzugeben, meine Maske absetzen zu können –, muss 
ich zunächst durch die Genealogie der Situiertheit hindurch. 
Auf diesem Weg versuche ich, besser zu verstehen, was es 
bedeutet, sich zu verorten und in Bezug zu seiner eigenen Um
gebung zu setzen, um dann die Aporien dieser Selbstbezüg-
lichkeit am eigenen Leib durchzuspielen. Während ich mich 
in der langen Einleitung den Möglichkeiten des Sprechens 
über sich selbst, den Bedingungen des Ich-Sagens und den 
Schwierigkeiten von Identitätspolitik widme, versuche ich im 
Schlussteil, anhand meiner eigenen Familiengeschichte meine 
europäische Situiertheit besser zu verstehen und ihre Konse-
quenzen für dieses Buch herauszuarbeiten.



2. Wie schreibt man ein Buch über Situiertheit?

33

Ich möchte mich also in die Strudel hineinbegeben, in die 
der konsequente und mitunter unabschließbare Selbstbezug 
führt. Dass mein Projekt an einigen Stellen zirkulär wird, ist 
intendiert: Der Anfang und das Ende dieses Buches sind ein 
Experiment, in dem ich die Genealogie der Situiertheit auf 
mich selbst beziehe. Diese Auseinandersetzung mit mir selbst, 
meiner Position, meinem Ort, meinem Standpunkt, meiner 
Situiertheit hat sich als Antrieb dieses Buches erwiesen. Das 
mag, gerade im Vergleich zu den politischen Zielen der femi-
nistischen Texte, mit denen ich mich beschäftige, weniger 
bescheiden als vielmehr reduktiv wirken. Von der Position, 
von der aus ich schreibe, scheint es mir aber vermessen, große 
Forderungen nach gesellschaftlichen Veränderungen zu arti-
kulieren – wiewohl ich sie ganz und gar unterstütze. Aber ist 
es, um auf die Fragen vom Anfang zurückzukommen, nicht 
ein Problem, dass ich die Glaubwürdigkeit und Reichweite 
meiner Aussagen an meine Position binde? Dass ich vor For-
derungen nach mehr Gleichberechtigung, nach dem Ende 
von Unterdrückung und Diskriminierung zurückschrecke, 
weil ich glaube, dass es mir als privilegiertem Mann nicht 
zusteht, sie zu äußern? Genau diese Frage motiviert mein 
Buch: Was bedeutet es, auf diese Weise die eigene Situiertheit 
einzubeziehen und welche Auswirkungen hat diese reflexive 
Schleife auf das, was gesagt wird und sagbar ist?

2.1  Geschichte und Gegenwart

Zu diesem Buch bin ich durch eine zunächst simpel erschei-
nende, von den Debatten der Gegenwart auf den ersten Blick 
weit entfernte Beobachtung gekommen. Ende der 1980er 
Jahre entwickelt sich in der Robotik, mit deren Geschichte 
ich mich für ein Forschungsprojekt zu den virtuellen Umge-
bungsräumen autonomer Autos beschäftige, ein neues Para-



Florian Sprenger

34

digma: Man versteht Roboter nicht mehr als Maschinen, die 
digital codierte Symbole verarbeiten und die Außenwelt mit-
tels Sensoren im Inneren repräsentieren, sondern als Maschi-
nen, die sich in ihren Umgebungen verorten, um sich an sie zu 
adaptieren, ohne jemals Zugriff auf die Außenwelt zu haben. 
Diese auf der probabilistischen Verarbeitung von Sensor-
daten durch Filteralgorithmen basierende Einbettung in die 
Umgebung gibt autonomen Maschinen die Fähigkeit, sich an 
unvorhersagbare Ereignisse anzupassen und in komplexen 
Situationen zeitkritisch zu reagieren. Mit den jüngsten Ent-
wicklungen (semi-)autonomer Autos, Drohnen oder inter-
aktiver Roboter hat diese technische Entwicklung rasant an 
Fahrt aufgenommen, ihre theoretischen Grundlagen wurden 
aber bereits in den späten 1980er Jahren gelegt. Seit dieser Zeit 
wird die Fähigkeit, in anspruchsvollen Umgebungen autonom 
zu agieren, in den ingenieurwissenschaftlichen Debatten auf 
situatedness, embodiment oder embeddedness zurückgeführt.1 
Situiertheit meint in diesem Kontext die Fähigkeit eines 
Roboters, sich in seiner Umgebung zu verorten und aus dieser 
Verortung eine temporäre Karte zu entwerfen, anhand derer 
er seinen eigenen Ort bestimmen kann.2

Wenn man in der Geschichte des Begriffs der situatedness 
über den Feminismus hinaus noch etwas tiefer gräbt, stößt 
man also auf unerwartete Quellen, die allesamt Ende der 
1980er Jahre ihren Ursprung haben: neben den Versuchen, 
Robotern die Orientierung in ihrer Umgebung zu ermög
lichen, stehen Diskussionen um die Potenziale und Pro
bleme von Künstlicher Intelligenz, sozialwissenschaftliche 
Methodendebatten, die Beschäftigung mit Human-Computer-

1	 Etwa Rolf Pfeifer und Christian Scheier, Understanding Intelligence, Cambridge: 
MIT Press 1999, S. 71 f. 
2	 Vgl. Florian Sprenger, Epistemologien des Umgebens. Zur Geschichte, Ökologie und 
Biopolitik künstlicher Environments, Bielefeld: Transcript 2019, S. 484 ff.



2. Wie schreibt man ein Buch über Situiertheit?

35

Interaction, ethnomethodologische Handlungstheorien, an
thropologische Konzepte des Lernens und Fragen der Verkör-
perung des Geistes. Situatedness wird zum gleichen Zeitpunkt 
in der Psychologie, in der Bildungswissenschaft, in der Ethno
methodologie, in der Anthropologie, in der Kognitions
wissenschaft und in der analytischen Philosophy of Mind ein-
geführt, um Erinnerung, Lernen, Bewusstsein, Handeln oder 
den Beobachter als situiert, also funktional mit der Umgebung 
und ihren sozialen und kulturellen Kontexten verwoben zu 
begreifen.3 Daran knüpfen Theorien des embodiment bis hin 
zu Entstehung des kognitionswissenschaftlichen und neuro-
philosophischen Forschungsprogramm der sogenannten 4e an 
(embodied, embedded, enactive und extended).4 In der Bildungs-
wissenschaft wird der Begriff zu dieser Zeit wichtig, weil er 
verdeutlicht, dass Wissen nicht einfach von einer Person 
zur anderen weitergegeben wird, sondern deren Situiertheit 
wesentlichen Anteil an Bildungsprozessen hat.5 Die Ethno-
methodologie Lucy Suchmans beschäftigt sich auf ähnliche 
Weise mit situiertem Handeln und reflektiert die methodische 
Einbettung des Beobachters.6 In all ihrer Unterschiedlichkeit 
ist diesen Ansätzen gemeinsam, dass sie sich mit dem Konzept 
der Situiertheit gegen klassische dualistische Erklärungen 

3	 Vgl. William J. Clancey, Situated Cognition: On Human Knowledge and Computer 
Representations, Cambridge: Cambridge University Press 1997.
4	 Vgl. Albert Newen, Leon de Bruin und Shaun Gallagher (Hg.), The Oxford Hand­
book of 4E Cognition, Oxford: Oxford University Press 2020; George Lakoff und Mark 
Johnson, Philosophy in the Flesh. The Embodied Mind and Its Challenge to Western 
Thought, New York: Basic Books 1999; Andy Clark, Supersizing the Mind: Embodiment, 
Action, and Cognitive Extension, Oxford: Oxford University Press 2008.
5	 Vgl. Jean Lave und Etienne Wenger, Situated learning: Legitimate Peripheral Parti­
cipation, Cambridge: Cambridge University Press 1996.
6	 Mit Beobachter meine ich hier keine Person, sondern eine Mitte des 20. Jahr-
hunderts entstehende Theoriefigur und verwende entsprechend durchgehend die 
männliche Form. Die Geschlechtslosigkeit, die mit der dieser Figur zugesproche-
nen Objektivität und Neutralität einhergeht, müsste im Rahmen einer Geschichte 
des Beobachters eigens aufgearbeitet werden.



Florian Sprenger

36

wenden und das Subjekt mehr oder weniger explizit in Wech-
selwirkung mit seiner Umgebung begreifen.

Um dieses komplexe Feld aufzuschlüsseln, nehme ich 
einen Strang aus der Geschichte des Begriffs in den Blick, der 
die einflussreichsten Diskussionen um Situiertheit miteinan-
der verbindet. Einer der Knotenpunkte, von dem aus er sich 
transversal durch diese Felder hindurch ausbreitet, ist der 
Ansatz des Philosophen und Phänomenologen Hubert Drey-
fus. Seit den 1960er Jahren entwickelt Dreyfus eine an Martin 
Heidegger und Maurice Merleau-Ponty anschließende Kritik 
der zeitgenössischen Konzepte Künstlicher Intelligenz. Für 
die an die Stelle des körperlosen, cartesianischen Subjekts 
tretende, verkörperte Verortung im Dasein nutzt Heidegger 
in Sein und Zeit den Begriff der Befindlichkeit, der schwer zu 
übersetzen ist.7 Dreyfus, der in den 1960er Jahren in Deutsch-
land lebt und Heidegger persönlich kennenlernt, nimmt, wie 
ich im fünften Kapitel ausführlich schildern werde, einen 
der Vorschläge zur Übersetzung auf und sorgt für seine Ver-
breitung im englischsprachigen Raum: situatedness.8 Dreyfus’ 
Arbeiten sind eine der frühesten, wenn auch sicherlich nicht 
die einzige Quelle für diesen Begriff. Im Anschluss an die 
phänomenologische Auseinandersetzung mit der Erfahrungs-
konkretion in gegebenen Situationen erfasst der neue Begriff 
der situatedness die Verkörperung und Einbettung des Sub-
jekts in seine lebensweltlichen Umgebungen. Er ist zugleich 
die Grundlage für Dreyfus’ Kritik an Künstlicher Intelligenz: 
Was Computer nicht können, ist sich situieren. Aus Dreyfus’ 
Schriften, so meine These, wandert situatedness auf Umwegen, 

7	 Martin Heidegger, Sein und Zeit, Tübingen: Niemeyer 1979, §29. Heideggers 
Begriff der Befindlichkeit wird auf Französisch mit affection übersetzt.
8	 Vgl. etwa Hubert Dreyfus,  „From Micro-Worlds to Knowledge Representation: 
AI at an Impasse (1979)“, in: John Haugeland (Hg.), Mind Design, Cambridge: MIT 
Press 1981, S. 143–182, hier S. 176, sowie Hubert Dreyfus,  „Misrepresenting Human 
Intelligence“, in: Thought 61:4 (1986), S. 430–441, hier S. 435.



2. Wie schreibt man ein Buch über Situiertheit?

37

die ich im Verlauf dieses Buches rekonstruieren werde, in die 
feministischen Debatten der 1980er Jahre hinein. Dort ersetzt 
Haraway mit ihm den marxistischen Begriff des Standpunkts. 
Dreyfus vermittelt ihn aber auch in die Robotik, die Ethnome-
thodologie, die Anthropologie, die Bildungswissenschaft und 
die Kognitionswissenschaft. Auf allen diesen Feldern explo-
diert die Verwendung des Begriffs Ende der 1980er Jahre ge
radezu.

Diese Übersetzung vom Deutschen ins Englische bringt 
eine nicht unerhebliche Herausforderung mit sich, die auch 
am Ende dieses Buches nicht aufgelöst sein wird: Was bedeu-
tet es, dass der so avancierte und in emanzipatorische Prak
tiken eingebettete Begriff der situatedness begriffsgeschicht-
lich mit dem so problematischen, anti-aufklärerischen und 
antisemitischen Denken Martin Heideggers verbunden ist? 
Der Heidegger’sche Begriff der Befindlichkeit ist eingebettet 
in eine Philosophie der Übereinstimmung von Identität und 
Ort, von Blut und Boden. Dem feministischen Denken hin-
gegen, das den übersetzten Begriff zur Grundlage einer fun-
damentalen Kritik moderner Subjektivität macht, wohnt der 
Impuls inne, Identität nicht an Eindeutigkeit zu binden. Die 
Begriffsgeschichte der Situiertheit ist so brisant, weil in ihr 
das konservative Versprechen der exkludierenden Vereindeu-
tigung und die emanzipatorische Hoffnung auf Uneindeutig
keit aufeinanderprallen. Ich kann diese Spannung nicht 
lösen, sondern stelle ans Ende dieses Buches ein Ausblick auf 
eine  „Bodenlosigkeit“ der Situiertheit, die sich der identitären 
Logik der Übereinstimmung entzieht.

Indem ich diesen Verbindungslinien folge, möchte ich 
keinesfalls eine Kohärenz des Begriffs oder eine Kontinuität 
über diskontinuierliche Zusammenhänge hinweg unterstel-
len. Ein begriffs- und wissensgeschichtliches Vorgehen fragt 
nicht nach einer  „richtigen“ Bedeutung, sondern analysiert 
Wendungen, Brüche und Anschlüsse, ohne die Lücken und 



Florian Sprenger

38

Leerstellen zu überspringen, die eine solche Geschichte aus-
machen. Aus dem  „historische[n] Beharrungsvermögen der 
Terme“, so hat Joseph Vogl die notwendige Vorsicht eines 
solchen Vorhabens auf den Punkt gebracht, lässt sich nicht 
auf  „begriffliche Kontinuitäten schließen“.9 Stattdessen kann 
gerade in den Diskontinuitäten, Abbrüchen und Wieder
aufnahmen nach einer Symptomatik gesucht werden, die auch 
Einblick in die Versprechungen und Erwartungen zu geben 
vermag, die mit einem Terminus einhergehen. In Begriffen 
wie Situiertheit kristallisiert sich ein spezifisches Selbstver-
ständnis, das auf die historische Konstellation reagiert, in der 
solche Begriffe evident erscheinen. Der Historiker Christian 
Geulen hat anhand zentraler Grundbegriffe des 20. Jahr-
hunderts gezeigt, dass ihre Geschichte immer auch eine 
Geschichte der mit ihnen verbundenen Erwartungen ist:  „Ihre 
Ausbreitung ist weniger als Rezeption denn als multiple Pro-
jektion beschreibbar.“10 In diesem Sinn changiert auch der 
Begriff Situiertheit zwischen einer Analysekategorie und einer 
normativen Handlungsanweisung.

Die im Folgenden dargestellten Felder sind selbstredend 
nur ein kleiner Teil dessen, was zur Genealogie der Situiertheit 
zählt. Man könnte ebenso bei den ethnografischen Diskussio-
nen um die Writing Culture ansetzen, in denen der involvierte 
Beobachter auf die sozialen und medialen Bedingungen sei-
ner Beobachtung bezogen wird.11 Man könnte feministisches 

9	 Joseph Vogl,  „Für eine Poetologie des Wissens“, in: Karl Richter (Hg.), Die Lite­
ratur und die Wissenschaften 1770–1930. Walter Müller-Seidel zum 75. Geburtstag, Stutt-
gart: Metzler 1997, S. 107–127, hier S. 117.
10	 Christian Geulen,  „Plädoyer für eine Geschichte der Grundbegriffe des 20. Jahr-
hunderts“, in: Zeithistorische Forschungen 7:1 (2010), S. 79–97, hier S. 91.
11	 Diese Debatte macht auf die Reflexivität und Positionalität allen ethnogra
fischen Arbeitens aufmerksam. In ihrem maßgeblichen Buch weisen James Clif-
ford und George Marcus darauf hin, dass Ethnograf:innen Kultur nicht repräsen-
tieren, sondern schreibend erfinden – und dies in der spezifischen Positionalität 
und Einbettung des schreibenden Subjekts tun, das nicht selten Teil einer kolo-



2. Wie schreibt man ein Buch über Situiertheit?

39

Gegenwissen über die 1980er Jahre hinaus zurückverfolgen 
und auf den Konnex von gesellschaftlicher und individueller 
Situation hin lesen.12 Man könnte die engen Verbindungen der 
Bürgerrechtsbewegungen mit dem untersuchen, was heute Cri-
tical Race Studies genannt wird.13 Man könnte, ausgehend von 
dem, was Edward Said die  „positional superiority“ des Wes-
tens genannt hat,14 postkoloniale Debatten und vor allem ihre 
methodologischen Fragen in den Blick nehmen. Man könnte 
herausarbeiten, wie in der Wissenssoziologie Karl Mannheims 
bereits in der Zwischenkriegszeit die  „Standorte, von denen 
aus wir heute die Welt sehen können“,15 in den Blick und damit 
zentrale Thesen der Standortepistemologien vorweggenom-
men (wenn auch nicht politisch gewendet) werden. Man könnte 
methodologische Diskussionen um Reflexivität im Forschungs-
prozess aufnehmen, sei es in Bezug auf die die Soziologie oder 
das Strong Program in der Wissenschaftsforschung.16 Man 

nialen Konstellation ist:  „Who speaks? who writes? when and where? with or to 
whom? under what institutional or historical constraints?“ James Clifford,  „Intro-
duction: Partial Truths“, in: James Clifford und George E. Marcus (Hg.), Writing 
Culture: The Poetics and Politics of Ethnography, Berkeley: University of California 
Press 1986, S. 1–26. Zum Überblick über die daran anschließenden Debatten Dou-
glas E. Foley,  „Critical Ethnography: The Reflexive Turn“, in: International Journal 
of Qualitative Studies in Education 15:4 (2002), S. 469–490.
12	 Etwa Maria Mies,  „Towards a Methodology for Feminist Research“, in: Gloria 
Bowles und Renate D. Klein (Hg.), Theories of Women‘s Studies, London: Routledge 
1983, S. 117–139, hier S. 123.
13	 Vgl. Richard Delgado und Jean Stefancic, Critical Race Theory: An Introduction, 
New York: New York University Press 2001.
14	 Vgl. Edward Said, Orientalism, New York: Vintage Books 1979, sowie darauf 
aufbauend und sich davon absetzend Linda T. Smith, Decolonizing Methodologies: 
Research and Indiginous People, London: Zed Books 1999 und Jane Duran, Worlds of 
Knowing. Global Feminist Epistemologies, London: Routledge 2001.
15	 Karl Mannheim,  „Das Problem einer Soziologie des Wissens“, in: ders.: Wissens­
soziologie, Berlin: Luchterhand 1964, S. 308–388, hier S. 327. Vgl. auch Claudia Brun-
ner,  „Situiert und seinsverbunden in der ‚Geopolitik des Wissens‘“, in: Zeitschrift für 
Diskursforschung 3 (2013), S. 226–245. Ich danke Ulrich Bröckling für diesen Hinweis. 
16	 Vgl. Christoph Haker, Immanente Kritik soziologischer Theorie. Auf dem Weg in 
ein pluralistisches Paradigma, Bielefeld: Transcript 2020, Sebastian Gießmann und 



Florian Sprenger

40

könnte untersuchen, wie der Begriff der Situation im Pragma-
tismus John Deweys einen Rahmen der Unsicherheit markiert, 
der durch Analyse und Experimente gelöst werden kann und 
im Anschluss in den Sozialwissenschaften dazu dient, Kon-
sistenz zwischen heterogenen Phänomenen herzustellen.17 
Man könnte den Übergang vom symbolischen Interaktionis-
mus über die Grounded Theory bis hin zur Situational Ana-
lysis als Auseinandersetzung mit Situiertheit rekonstruieren.18 
Man könnte mit Saidiya Hartman über die Schwierigkeiten 
sprechen, Standpunkte sichtbar zu machen, die durch die 
historische Situation systematisch unsichtbar gemacht worden 
sind.19 Man könnte die von Miranda Frickers, Charles Mills 
oder José Medina vorangetriebenen Fragen epistemischer 
Ungerechtigkeit untersuchen, die den feminist standpoint wei-
terentwickeln.20 Man könnte Prozesse der sozialen Individua
lisierung nachzeichnen, wie sie Ulrich Beck schon Anfang 
der 1980er Jahre beschrieben hat, und sie auf die von And-
reas Reckwitz beschriebene Gesellschaft der Singularitäten 
beziehen.21 Man könnte mit Stuart Hall die Pluralisierung 

Tobias Röhl,  „Materialität der Kooperation zur Einleitung“, in: Sebastian Gieß-
mann, Tobias Röhl und Ronja Trischler (Hg.), Materialität der Kooperation, Sprin-
ger: Berlin 2019, S. 3–32, sowie Steve Woolgar,  „Reflexivity is the Ethnographer of 
the Text“, in: ders. (Hg.), Knowledge and Reflexivity: New Frontiers in the Sociology of 
Knowledge, London: Sage 1991, S. 14–34.
17	 Vgl. Paul Erickson, Judy L. Klein, Lorraine Daston, Rebecca Lemov, Thomas 
Sturm und Michael D. Gordin, How Reason Almost Lost its Mind: The Strange Career 
of Cold War Rationality, Chicago: University of Chicago Press 2015, Kapitel 4.
18	 Adele Clarke, Situational Analysis. Grounded Theory after the Postmodern Turn, 
Thousand Oaks: Sage 2005, S. 37–83.
19	 Saidiya Hartman,  „Venus in Two Acts“, in: Small Axe 26:2 (2008), S. 1–14.
20	 Vgl. Miranda Fricker, Epistemic Injustice. Power and the Ethics of Knowing, Oxford: 
Oxford University Press 2009; Marianne Janack,  „Standpoint Epistemology 
without the ‚Standpoint‘? An Examination of Epistemic Privilege and Epistemic 
Authority“, in: Hypatia 12:2 (1997), S. 125–139.
21	 Vgl. Ulrich Beck,  „Jenseits von Stand und Klasse. Auf dem Weg in die individua-
lisierte Arbeitnehmergesellschaft“, in: Merkur 38:427 (1984), S. 485–497; Andreas 
Reckwitz, Die Gesellschaft der Singularitäten. Zum Strukturwandel der Moderne, Berlin: 



2. Wie schreibt man ein Buch über Situiertheit?

41

kultureller Ansprüche in Verbindung zu Tendenzen identi
tärer Abschottung setzen.22 Man könnte die Psychoanalyse 
als eine Form des nicht-öffentlichen Situierens begreifen. Man 
könnte die philosophiehistorische Tradition des Streits um 
Objektivismus und Subjektivismus bis hin zu Jacques Derri-
das Konzept der différance in den Blick nehmen.23 Man könnte 
mit Judith Butler und Gayatri Spivak kulturelle Mechanismen 
der Identitätskonstruktion als Formen der Machtausübung 
beschreiben und Subjektivierung als Unterwerfung dekon
struieren, bis hin zum strategischen Essenzialismus, mit dem 
Individuen die ihnen zugesprochenen Identitäten – z. B. als 
schwarze, lesbische Frau – nutzen, aber nicht übernehmen.24 
Man könnte schließlich herausarbeiten, wie am rechten Rand 
nationale Standpunkte an lokale Orte gebunden und gegen 
liberale Ideen der Universalität ausgespielt werden – früher 
wie heute, bis hin zur identitären Bewegung.25

Diese alternativen Geschichten kann ich allenfalls andeu-
ten. Ich konzentriere mich stattdessen auf jenen eingrenz
baren Teil dieser Geschichte, in der der Begriff explizit Ver-

Suhrkamp 2020. Reckwitz hat vorgeschlagen, diesen Fokus auf das Individuelle 
als soziale Logik einer Gesellschaft der Singularitäten zu verstehen. Praktiken und 
Sprechakte des Situierens haben fraglos an dieser Tendenz teil, gehen mit ihrem 
Fokus auf identitätspolitische Kategorien und Gruppen aber nicht darin auf. Das 
Situieren zielt gerade nicht auf einen Rückzug ins Individuelle, sondern auf die 
öffentliche Auseinandersetzung mit der eigenen gesellschaftlichen und sozialen 
Einbettung. So gesehen ist das situierte Subjekt gerade kein singuläres, auf sich 
selbst bezogenes Subjekt, weil es sich – im Idealfall – auf seine Umgebung beziehen 
und mit ihr auseinandersetzen soll.
22	 Vgl. Stuart Hall,  „Wer braucht ‚Identität‘?“, in: ders., Ideologie, Identität, Repräsen­
tation, Hamburg: Argument 2004, S. 167–187.
23	 Vgl. Jacques Derrida,  „Signatur Ereignis Kontext“, in: ders., Randgänge der Philo­
sophie, Wien: Passagen 1988, S. 291–314.
24	 Vgl. Judith Butler, The Psychic Life of Power. Theories in Subjection, Stanford: Stan-
ford University Press 1997; Gayatri C. Spivak, In other Worlds: Essays in Cultural Poli­
tics, New York: Methuen 1987, S. 205.
25	 Vgl. Dick Pels,  „Strange Standpoints: Or, How to Define the Situation for 
Situated Knowledge“, in: Telos 20 (1996), S. 65–91, hier S. 65.



Florian Sprenger

42



2. Wie schreibt man ein Buch über Situiertheit?

43

A
bb

. 1
 u

nd
 2

: N
G

ra
m

-A
na

ly
se

 d
er

 W
or

th
äu

fi
gk

ei
t v

on
 s

itu
at

ed
ne

ss
 (1

96
0

–2
0

22
) b

zw
. s

itu
at

io
n 

(1
80

0
–2

0
22

)



Florian Sprenger

44

wendung findet. Diese Geschichte, in der der Feminismus eine 
zentrale Rolle spielt, kulminiert Ende der 1980er Jahre und 
trägt schließlich zu der Regelhaftigkeit situierender Sprech-
akte bei, wie sie gegenwärtig vollzogen werden.

Dass die späten 1980er Jahre für diesen Ausschnitt der 
Geschichte zentral sind, zeigt sich schon daran, dass situated­
ness, wie David Simpson unterstrichen hat, in der zweiten Auf-
lage des Oxford English Dictionary von 1989 noch nicht auf-
geführt wird.26 Diese sprachgeschichtliche Beobachtung und 
die nachweislichen Korrespondenzen der genannten Felder 
helfen dabei, den deutsch-französischen Import ins Englische 
(und von dort aus schließlich den Re-Import nach Europa) zu 
rekonstruieren. Dass es auch andere Geschichten der Situiert
heit gibt, bleibt unbenommen. Doch gerade diese begriffs
geschichtliche Konstellation hilft dabei, die Konfliktlinien der 
Gegenwart besser zu verstehen.

Wie die NGram-Analyse in Abbildung 1 zeigt, macht der 
Begriff der situatedness in einem engen historischen Rah-
men Karriere und erlebt erst ab den 1970er Jahren einen 
stetigen Aufstieg. Der Begriff situation wurde zu Beginn des 
19.  Jahrhunderts sogar – im von NGram analysierten Text-
korpus – proportional häufiger verwendet als heute (siehe Ab
bildung 2).27 Schon diese rein quantitative Beobachtung legt 

26	 Vgl. David Simpson, Situatedness: Or, Why We Keep Saying Where We’re Coming 
From, Durham: Duke University Press 2002, S. 21. Ein weiteres Indiz für diese Be
obachtung: 1983 veröffentlichen die beiden Sprachphilosophen Jon Barwise und 
John Perry das Buch Situations and Attitudes, in dem sie eine Situationssemantik 
vorstellen, die Bedeutung auf die Situation bezieht, in der sie geäußert wird. Weder 
situated noch situatedness tauchen zu diesem Zeitpunkt auf, auch wenn diese 
Begriffe retrospektiv nahegelegen hätten. Vgl. Jon Barwise und John Perry, Situa­
tions and Attitudes, Cambridge: MIT Press 1983.
27	 Der Begriff situated, der primär in einer geografischen Bedeutung verwendet 
wird, hat eine andere Verlaufskurve, die jedoch aufgrund der anderen Bedeu-
tungsschattierungen ( „X is situated next to Y“) hier nicht weiterhilft. Der deutsche 
Begriff Situiertheit nimmt einen parallelen Verlauf, erlebt allerdings bereits in den 



2. Wie schreibt man ein Buch über Situiertheit?

45

nahe, dass situatedness nicht einfach als eine Ergänzung oder 
Erweiterung von situation erklärt werden kann.

Auch eine Analyse mit dem für begriffsgeschichtliche 
Ansätze entwickelten Analysetool SCoT (Sense Clustering 
over Time) liefert ein ähnliches Ergebnis: Im englischen 
Google-Books-Korpus gewinnt die Semantik der Situiertheit 
erst ab Ende der 1980er Jahre an Bedeutung. Die Häufigkeits-
werte sind zu dieser Zeit allerdings noch sehr gering und stei-
gen erst Ende der 1990er Jahre etwas an. Zudem wird deut-
lich, dass in dieser Semantik zunächst Begriffe wie subjectivity, 
positioning oder perspective dominieren, die ab Mitte der 1990er 
Jahre von Begriffen wie particularity, diversity, multiplicity oder 
marginality ersetzt werden, was auf eine zunehmende Bindung 
an intersektionale Debatten hinweist.28 Kontinuierlich zentral 
bleibt vor allem subjectivity.

1930er Jahren einen ersten kleinen Aufschwung und wird seit dem Jahr 2000 sel-
tener verwendet, vielleicht auch aufgrund der Verschiebung philosophischer und 
ingenieurwissenschaftlicher Debatten ins Englische. Der deutsche Begriff Situa-
tion erlebt erst nach dem Zweiten Weltkrieg eine breitere Verwendung.
28	 Vgl. SCoT, English Google Books, 1520–2008, situatedness#NOUN, N=60, D=15, 
interval fixed, 28.3.2024. SCoT ist ein Tool zur Analyse begriffsgeschichtlicher 
Zusammenhänge durch syntaktische Relationen. Es visualisiert distributionelle 
semantische Strukturen, also ähnliche Verwendungszusammenhänge: „SCoT 
fragt nicht wie bei Kollokationsanalysen danach, welche Wörter häufig in der 
Nachbarschaft eines Suchwortes auftauchen, sondern danach, welche Wörter in 
ähnlicher Weise wie das Suchwort (also potenziell/tendenziell an seiner statt) ver-
wendet werden.“ Alexander Friedrich, Stefan Scholl und Simon Specht,  „Tools und 
Korpora für das 20. Jahrhundert in Grundbegriffen. Digitale Begriffsgeschichte 
mit COSMAS II, DiaCollo und SCoT“, in: Ernst Müller, Barbara Picht und Falko 
Schmieder (Hg.), Das 20. Jahrhundert in Grundbegriffen, Basel: Schwabe 2024, S. 45. 
So lässt sich nachvollziehen, wie sich die dominante Verwendungsweise eines 
Wortes im Lauf der Zeit verändert hat. Im deutschsprachigen Korpus taucht die 
Semantik der Situiertheit erst seit Mitte der 2000er Jahre auf. In diesem Korpus 
spielen im englischsprachigen Raum kaum relevante Begriffe wie Abhängigkeit, 
Bedingungen, Determinanten oder Beeinflussung eine zentrale Rolle (vgl. Ger-
man Google Books, 1473-2019, Situiertheit#NOUN, N=60, D=15, interval fixed,  
28.3.2024).



Florian Sprenger

46

Man könnte sich damit bescheiden, anhand dieser Befunde 
einfach die Geschichte des Begriffs zu erzählen. Doch dann 
würde nicht deutlich, wie sich diese Geschichte zu den gegen-
wärtigen identitätspolitischen Debatten verhält. Deshalb 
möchte ich nicht bei der historiografischen Darstellung ste-
henbleiben, sondern sie in einen genealogischen Ansatz inte-
grieren. Das Konzept der Genealogie ist wegen seines Fokus 
auf Diskontinuitäten und die Integration heterogener Quel-
len aus geschichtswissenschaftlicher Sicht nicht unproblema-
tisch. Für mein Vorhaben scheint mir eine Genealogie durch 
die Verbindung zu einer kritischen Auseinandersetzung mit 
der eigenen Gewordenheit ein angemessenes Vorgehen, weil 
sie ermöglicht, meine Diskussion der Begriffs- und Wissens-
geschichte der Situiertheit und die Erzählung meiner eigenen 
Situierung zusammenzubringen.

Entsprechend versuche ich, das Situieren als Subjektivie-
rungsweise zu beschreiben, die in der Tradition der Sorge um 
sich selbst steht und diese Sorge mit dem verbindet, was Fou-
cault die  „kritische Haltung“ genannt hat.29 Was eine solche 
Genealogie im besten Fall andeuten könnte, wäre also eine 
Diskussion der kritischen Haltung in der Gegenwart: Wie set-
zen sich Subjekte durch Sprechakte und Praktiken des Situie-
rens in ein Verhältnis zur Wahrheit und damit zur Macht, in 
all dem aber zuallererst zu sich selbst? Mein Ausgangspunkt 
sind dabei, in den Worten Foucaults,

die unendlich kleinen Mechanismen […], die ihre eigene Ge
schichte, ihren eigenen Weg, ihre eigene Technik und Taktik 
haben, um dann [zu] erforschen, wie diese Machtmechanismen, 
die ihre Stabilität und in gewisser Weise ihre eigene Techno
logie haben, von immer allgemeineren Mechanismen und glo-
balen Herrschaftsformen besetzt, kolonisiert, verwendet, um

29	 Foucault, Was ist Kritik?, S. 7. 



2. Wie schreibt man ein Buch über Situiertheit?

47

gebogen, transformiert, verlagert und ausgedehnt wurden und  
werden.30

Im Mittelpunkt stehen Diskurse um das Situieren und die 
Techniken und Prozeduren, die dieses Wissen über sich selbst 
in einen Sprechakt und die damit einhergehenden Praktiken 
transformieren. Diese Transformation beruht auf der Ratio
nalität einer Selbstregierungskunst, die wiederum in einer 
spezifischen Konstellation der 1980er Jahre eine besondere 
Evidenz gewinnt, die sie bis heute wirksam, aber auch pro
blematisch macht – als ein anderes Sprechen, als ein anderes 
Wissen von der Welt und von sich selbst. Oder genauer: als ein 
Wissen vom Verhältnis von sich selbst zur Welt.

Eine der Herausforderungen einer solchen Genealogie der 
Situiertheit besteht darin, dass das Situieren meine eigene 
Position ins Spiel bringt, die Genealogie, die ich entwickle, 
aber auch von jemand anderem geschrieben werden könnte. 
Die historischen Konstellationen, die ich beschreibe, haben 
nichts mit meiner Situiertheit zu tun – dass ich mich heute mit 
ihnen beschäftige aber sehr wohl. Und genau darin liegt die 
Nähe zwischen dem Verfahren der Genealogie, wie es Nietz-
sche und Foucault vorgestellt haben, und der Praxis des Situ-
ierens: Eine Genealogie, die im Foucault’schen Sinn von der 
Gegenwart aus geschrieben ist und erst aus dieser Verortung 
ihre historische Tiefe sowie ihren politischen Anspruch 
gewinnt, operiert nicht auf der Grundlage normativer Kritik, 
sondern durch das Aufzeigen von anderen Möglichkeiten.31

30	 Michel Foucault, In Verteidigung der Gesellschaft. Vorlesung am Collège de France 
1975–1976, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2001, 39 f.
31	 Vgl. Michel Foucault,  „Nietzsche, die Genealogie, die Historie“, in: ders., 
Von der Subversion des Wissens, Frankfurt a. M.: Fischer 1987, S. 69–90; Martin 
Saar,  „Genealogie und Subjektivität“, in: Axel Honneth und Martin Saar (Hg.), 
Michel Foucault. Zwischenbilanz einer Rezeption, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2003, 
S. 157–179.



Florian Sprenger

48

Wenn dieses Buch also ein Bekenntnis ist, dann eines zur 
Historisierung als Methode, als Politik und als Kritik. Die-
ser Erkenntnisraum der Geschichte droht ins Hintertreffen 
zu geraten, wenn alle kulturellen Inhalte an den Maßstäben 
der Gegenwart gemessen werden und so ihre Geschicht-
lichkeit aus dem Blickfeld verschwindet. Als Genealogie 
einer kritischen Haltung ist eine Genealogie der Situiertheit 
jedoch – darauf weist auch Foucault hin – insofern ein pre
käres Projekt, als die Genealogie selbst ein kritisches Verfah-
ren darstellt. Ein solches Unternehmen läuft auf eine Kritik 
der Kritik hinaus. Eine solche ist stets in Gefahr, sich selbst 
aufzuheben. Andreas Folkers hat dafür treffende Worte gefun-
den:  „Foucaults Genealogie der Kritik geht es weniger darum, 
ein solides historisches Fundament seines eigenen Projekts 
freizulegen, sondern am sprichwörtlichen Ast zu sägen, auf 
dem er selbst sitzt.“32

Mein Vorschlag einer Genealogie der Situiertheit ist daher 
nicht als ein Versuch zu verstehen, eine distanzierte Perspek-
tive zurückzuerobern – dann hätte ich die Sache in der Hand. 
Ich versuche vielmehr, mein Unbehagen an den Imperativen 
des Situierens, die die epistemologische Prekarität der Sub-
jektposition durch eine vermeintliche Sicherheit verdecken, 
mit einer genealogischen Herangehensweise zu beantworten. 
Der Versuch, das Verorten nicht nur als ein Verhältnis des 
Subjekts zur Wahrheit, sondern auch als Umgebungsrelation 
zu verstehen, hat mir gezeigt, was der Möglichkeitsraum einer 
anderen Kritik sein könnte: einer Kritik, die weder den eigenen 
Ort noch die Relationalität des Umgebens als gegeben nimmt, 
die also nicht auf die Transparenz und Eindeutigkeit des eige-
nen Standpunkts zielt. Gerade die Auseinandersetzung mit der 

32	 Andreas Folkers,  „Veridiktion und Denunziation. Foucaults Genealogie der Kri-
tik und die Politik der Wahrheit“, in: Oliver Marchart und Renate Martinsen (Hg.), 
Foucault und das Politische, Berlin: Springer 2019, S. 87–110, hier S. 96.



2. Wie schreibt man ein Buch über Situiertheit?

49

Geschichte dessen, was Stefan Rieger das  „rekursive Mandat 
moderner Subjektivität“ genannt hat,33 kann zeigen, dass auch 
die eigene Subjektivität ein historischer Effekt ist – und zwar 
nicht nur, weil jeder Blick auf die Welt und jede damit verbun-
dene Wahrheit partial, lokal und zerbrechlich ist. Auch die 
erkenntnistheoretischen Errungenschaften dieser Subjektivi-
tät selbst sind fragil – sie können auch wieder verschwinden. 
Um dies zu verhindern, bedarf es einer Sorge, die immer auch 
eine Sorge um mich selbst und Arbeit an mir selbst ist.

2.2  Von hier und von mir

Ich kann und möchte kein Buch über Situiertheit schreiben, 
ohne mich zu fragen, von wem und von wo dieses Buch über 
Situiertheit geschrieben ist. Daher mache ich dieses Buch zu 
einer Auseinandersetzung mit mir selbst und unterlege die 
Argumente mit dem eigenen Beispiel – mit dem, was Tom 
Holert ein  „diskursives Selfie“ genannt hat.34 Aber wer bin ich? 
Eine erste Antwort auf die Frage, wer dieses Buch geschrieben 
hat, steht auf dem Cover, und die im Buch abgedruckte Bio-
graphie stellt mich vor. Das Buch schließt mit einem ganzen 
Kapitel über mich selbst. Aber von wo und von wem schreibe 
ich, wenn ich  „ich“ schreibe?

 „Ich“ ist zunächst eine grammatikalische Funktion der 
Sprache, die ich benutze. Was tue ich, wenn ich  „ich“ schreibe? 
Ist der, der hier  „ich“ sagt (und sich männlich anspricht), der 
Autor dieses Buches? Bin ich, als der ich spreche, er? Ich trete 
als er auf, das lässt sich nicht vermeiden, auch mit diesem Satz 

33	 Stefan Rieger, Kybernetische Anthropologie. Eine Geschichte der Virtualität, Frank-
furt a. M.: Suhrkamp 2003, S. 17.
34	 Tom Holert,  „Verkomplizierung der Möglichkeiten. Gegenwartskunst, Episte-
mologie, Wissenspolitik“, in: Annika Haas et al. (Hg.), How to Relate. Wissen, Künste, 
Praktiken, Bielefeld: Transcript 2021, S. 44–47, hier S. 46.



Florian Sprenger

50

trage ich zu diesem Eindruck bei. Ich kann nicht hinter das Ich 
zurücktreten, von dem ich schreibe.  „Florian Sprenger“ ist die 
Persona, die öffentliche Maske, die ich trage. Wenn ich  „ich“ 
sage, beginne ich eine Aufführung, die ihn zum Autor dieses 
Buches macht, d. h. zum auctor als jemandem, der seine eigene 
Rede zu verantworten hat. Welche Performance muss  „ich“ 
also abliefern, um als Autor zu gelten? Wie sage ich  „ich“ – wie 
sagt man heute  „ich“ – und wer spricht dann von wo?

Wenn ich so über mich spreche und offenlege, dass ich 
dieses Buch von der vielfach privilegierten Position eines 
weißen, männlichen Professors aus schreibe, folge ich dem 
unausgesprochenen Imperativ, aufrichtig zu sein und die 
Wahrheit zu sagen. Ich weiß vielleicht nicht alles über mich, 
aber Ehrlichkeit scheint nötig, um als Autor dieser Zeilen an
erkannt zu werden. Im Sprechen dieser Wahrheit beziehe ich 
die Reichweite meiner Aussagen auf meine Position und lege 
meine Privilegien offen. Aber wie kann  „ich“ verbürgen, dass 
das, was ich in diesem Buch über mich schreibe, die Wahr-
heit ist, die noch dazu offenbart, wie der Ort, von dem aus ich 
schreibe, das beeinflusst, was ich schreibe? Vielleicht habe ich 
mir das alles nur ausgedacht? Vielleicht bin ich ein anderer? 
Diese Täuschung der Fiktion, die das Fundament von Poesie 
und Literatur bildet, wird von Konventionen entschärft, die 
den Regeln des Zusammenlebens ebenso wie den Regeln des 
Schreibens von wissenschaftlichen Büchern zugrunde liegen: 
Als grammatikalische Funktion und rhetorische Figur bindet 
das  „Ich“ meine Aussagen an meine Position. Wenn ich diese 
Bindung offenlege und die Wahrheit über  „mich“ schreibe, bin 
ich daher unweigerlich mit der Macht konfrontiert, die  „mich“ 
dazu bringt, aufrichtig zu sein.

In die Maske meines Namens sind jahrzehntelange Arbeit 
und symbolisches Kapital geflossen, um mit ihr in die Rolle 
des Autors schlüpfen zu können und mich ihm ähnlich zu 
machen. Ich habe schreibend und sprechend, forschend und 



2. Wie schreibt man ein Buch über Situiertheit?

51

lehrend geübt und immer wieder geübt, wie ich sprechen muss, 
um von dieser Position aus zu sprechen. Aber mir sind auch 
Dinge mit auf den Weg gegeben, die meine Rolle vereinfacht 
und vielleicht auch erst ermöglicht haben: Der Name meines 
Autor-Ichs ist der Name eines weißen, männlichen Professors, 
der von einer Position aus spricht, von der aus der Weg zur 
Autorschaft und damit zu dem, als der ich hier spreche, vor-
gebahnt ist. Eigene Verdienste, äußere Bedingungen – kaum 
möglich, zu bestimmen, was davon mir auf welchen Wegen an 
meinen Ort verholfen hat. Was bedeutet der  „Rucksack“ der 
durch meine geschlechtlichen, sozialen, kulturellen, körper-
lichen, ökonomischen und juristischen Privilegien gegebenen 
Vorteile für meine Aussagen?35

Diese Frage hat mich beim Schreiben dieses Buches von 
Anfang an begleitet. Sie ist aber nur der erste Schritt. Wenn 
ich die Arbeit an diesem Text als einen Prozess des situierten 
Schreibens begreife, ist es wichtig, die Frage, von wo aus und 
als wer ich es schreibe, ernst, aber nicht als selbstverständlich 
zu nehmen. Im Kern meines Interesses liegt deshalb die Frage, 
warum sich mir diese Frage überhaupt stellt: Warum verspüre ich 
das Bedürfnis, meine Situation und Position auf meine Aus
sagen und das zu beziehen, was ich für meine Identität halte? 
Ich könnte meine Aussagen ohne jeden Verweis auf mich 
selbst in der dritten Person niederschreiben und ihre Geltung 
dem Urteil anderer überlassen, die nichts von mir wissen (so 
habe ich oft genug geschrieben und auch Teile dieses Buchs 
funktionieren nach diesem Schema). Das symbolische Kapi-
tal meiner Herkunft, aber auch des August Verlags, bei dem 
dieses Buch erscheint, tragen dazu bei, dass es gelesen wird. 
Es ist alles andere als selbstverständlich, in der Position zu 
sein, ein solches Buch schreiben zu können. Doch seit meiner 

35	 Vgl. Peggy McIntosh,  „White Privilege and Male Privilege“, in: Michael S. Kim-
mel und Abby L. Ferber (Hg.), Privilege. A Reader, Boulder: Routledge 2017, S. 28–40.



Florian Sprenger

52

Beschäftigung mit der Genealogie der Situiertheit und den 
Sprechakten des Situierens scheint es mir unabdingbar, die 
Gültigkeit meiner Aussagen durch den Bezug auf meine eigene 
Position zu sichern. Ohne diese Begründung, die immer an der 
Schwelle zur Rechtfertigung steht, wirkt dieses Buch auf mich 
unvollständig. Aber warum? Mit dieser Frage distanziere ich 
mich unweigerlich ein Stück weit von meiner eigenen Situiert-
heit (und auch das ist ein Privileg meiner Position). Sie erlaubt 
mir jedoch, Situiertheit als ein Geflecht von Subjekt, Wahr-
heit und Macht zu begreifen. Ich kann aber nicht über dieses 
Geflecht schreiben, ohne mich zu fragen, von wo und von wem 
diese Zeilen geschrieben sind.

Dabei stehe ich vor dem Problem, nicht unterscheiden zu 
können zwischen dem  „Ich“, das in der Sprache auftaucht, 
und dem Ich, das hinter der Sprache steht und den Stift in der 
Hand hält, der diesen Satz schreibt. Eines von beiden Ichs in 
Anführungszeichen zu setzen, ist nur eine unbefriedigende 
Antwort auf dieses im Kern semiotische Problem. Einerseits 
fühle ich mich aufgefordert, die Wahrheit über mich offen-
zulegen, wenn ich mich situiere. Andererseits weiß ich, dass 
alles, was ich sage, wenn ich  „ich“ sage, eine Inszenierung 
ist. In indogermanischen Sprachen resultiert die gramma
tikalische Funktion des Ich (oder des I, des je) in einer Selbst-
identität: Das Ich, das über sich schreibt, erscheint mit etwas 
identisch, das außerhalb der Sprache liegt (und gleichermaßen 
eine reale Person wie eine Fiktion sein kann). Aber ich weiß 
nicht, wer davon ich bin. Ich kann mich nicht von mir unter-
scheiden. Ich glaube aber auch nicht an Identität mit mir selbst. 
Schließlich greife ich auf altbekannte Rituale und eine bis in 
die Antike zurückreichende Rhetorik der Selbstbeobachtung 
zurück, wenn ich so über mich schreibe und glaube, ganz und 
gar individuell, aufrichtig und authentisch zu sein. Mein Ich 
folgt Tropen, wenn es sich selbst thematisiert. Dazu nutzt es 
die Shifter-Funktion des Ich: Alle sagen  „ich“, aber nur ich bin 



2. Wie schreibt man ein Buch über Situiertheit?

53

ich.36 Doch selbst wenn alles, was ich schreibe, eine Inszenie-
rung ist, wird dieser Sprechakt dadurch nicht weniger wirk-
sam: Sein Effekt ist immer eine Subjektivierung, selbst wenn 
ich nicht sicher sagen kann, wer ich bin.

Ich kann alles, was ich über das Situieren und seine 
Geschichte sage, nur als Autor dieser Zeilen sagen. Ich kann 
nicht von nirgendwo, in der dritten Person und aus der Ano-
nymität des Universalen sprechen, wenn ich so spreche. Mein 
Name autorisiert dieses Buch durch das alles andere als selbst-
verständliche Privileg, mich solchen Themen widmen zu kön-
nen. Ich hätte es nicht schreiben können ohne die – nicht sel-
ten scharfe und kritische, aber immer wohlwollende – Hilfe 
zahlreicher Freundinnen und Freunde: Noch nie habe ich für 
ein Manuskript so viel Unterstützung in Anspruch genom-
men. Ich bin für jede Reaktion dankbar und weiß um die Zeit 
und Arbeit, die für meine Auseinandersetzung mit mir selbst 
aufgewendet worden ist. All das wird jedoch unsichtbar, weil 
nur mein Name auf diesem Buch steht. Ich kann mich nicht 
von diesem Namen lösen, weil alles, was ich in diesem Buch 
schreibe, Teil meiner Performance ist – einschließlich des Hin-
weises darauf, dass ich sie nicht allein aufgeführt habe. Der 
Sprechakt des Situierens ist immer eine Inszenierung, die auf 
narrative und rhetorische Muster zurückgreift. Aber wie auf-
richtig und ehrlich, geschweige denn originell kann ich sein, 
wenn schon zahllose andere Subjekte vor mir so über sich 
selbst gesprochen haben? Wo führe ich diesen Sprechakt auf, 
wenn ich über ihn schreibe, wie schreibe ich ihn und als wer 
spreche ich dabei? Und warum drängen sich nicht nur mir 
heute diese Fragen auf?

36	 Die Autor:innenfiktionen von Roland Barthes, Jorge Luis Borges, Italo Calvino, 
Hélène Cixous, Annie Erneaux oder Paul Preciado haben dieses Maskenspiel in 
einer Klarheit auf die Bühne gebracht, die mir unerreichbar scheint (auch wenn 
ich mich mit diesem Satz und einer bei schreibenden Akademiker:innen beliebten 
rhetorischen Figur in diese Reihe stelle).



Florian Sprenger

54

Dass sie sich gerade mir in den letzten Jahren vermehrt 
gestellt haben, scheint mir allerdings kein Zufall zu sein. Als 
Eltern zweier kleiner Kinder hat die Pandemie meiner Part-
nerin und mir den Zusammenhang von sozialer Position und 
dem Blick auf die Welt mit voller Wucht vor Augen geführt: 
Während wir mit letzter Kraft all die Aufgaben und Sorge
arbeiten mühsam balancierten, die die Unsicherheit von 
Corona, die Kinderbetreuung und die parallele Berufstätigkeit 
mit sich brachten, ging es anderen ganz anders. Mit Schau-
dern denke ich an ein Gespräch von Kollegen zurück, dem 
ich während einer Zoom-Sitzung lauschen konnte. Während 
ich selbst entkräftet und verunsichert war wie nie zuvor in 
meinem Leben – und ich weiß, dass ich immer noch in einer 
höchst komfortablen Position war –, betonten einige männ
liche, kinderlose Kollegen, wie sehr sie die gewonnene Freizeit 
genössen und ganze Tage damit verbringen würden, ziellos 
durch die leere Stadt zu spazieren, dabei aber trotzdem so viel 
schaffen würden wie nie zuvor. Kein Wort zu den Belastungen 
der anderen Anwesenden, keine Solidarität, aber auch keine 
Wahrnehmung der eigenen Privilegien. Dieses Erlebnis der 
Unsichtbarkeit von Erfahrung und der Unfähigkeit, die eige-
nen Privilegien zu berücksichtigen, hat meine Positionierung 
ebenso verändert wie die krasse gesellschaftliche Ungleich
behandlung oder vielmehr Unsichtbarmachung von Familien 
während dieser Zeit.

In Anbetracht dieser Erfahrungen ist dieses Buch ein 
Buch für das Situieren: Ich möchte verstehen, was Situiert-
heit bedeutet. Ich kann dies nur, wenn ich mich selbst situiere 
und zugleich die Geschichte dieses Konzepts und die Politik 
dieser Sprechakte rekonstruiere. Mein Buch wendet sich aber 
auch gegen das Situieren, insofern dieser Sprechakt mit dem 
Versprechen auf Transparenz und Selbstidentität verbunden 
wird und mit Mechanismen der Schuld und des Bekenntnisses 
operiert. Situiertheit erscheint dann als Gewissheit, die nicht 



2. Wie schreibt man ein Buch über Situiertheit?

55

mehr hinterfragt werden muss. Auf diese Weise möchte ich 
nicht regiert werden. In der Auseinandersetzung mit mir selbst 
habe ich keine Eindeutigkeit finden können. Stattdessen hat 
sie immer neue Fragen aufgeworfen. Deshalb glaube ich, dass 
es zwar unvermeidlich ist, sich zu situieren, dieser Sprechakt 
aber zugleich die Prekarität eben jener Subjektkonstitutionen 
ausstellen sollte, die mit ihm einhergeht. Genau diese Preka-
rität und Fragilität verlieren sich allzu oft in der Performanz 
dieses Sprechakts. Subjektivierende Prozesse sind immer in 
Gefahr, vereindeutigt und universalisiert zu werden.

Demgegenüber insistieren die feministischen Debatten 
darauf, dass Situiertheit bedeutet, das Motiv der eigenen Ar
beit in die Diskussion einfließen zu lassen und sie nicht als neu
tral zu begreifen. Das wirft eine Reihe von Fragen auf: Warum 
glaube ich, dass es wichtig ist, diese Geschichte auf diese Weise 
zu erzählen? Warum schweige ich nicht und lasse andere spre-
chen? Und warum erzähle ich diese Geschichte der Situiert-
heit und keine andere? Warum erzähle ich eine Geschichte, 
an deren europäischem Anfang Martin Heidegger steht, wenn 
man auch ganz andere Geschichten des feministischen Gegen-
wissens erzählen könnte?37 Was ist der politische Einsatz mei-
nes Buches? Diese Fragen deuten die Schwierigkeiten an, denen 
ich gegenüberstehe, wenn ich diese Geschichte der Situiertheit 
schreibe. Mit meiner Perspektive rekonstruiere ich den Import 
eines in Europa entstandenen Konzepts der Einbettung des 
Subjekts in seine Situation nach Nordamerika. Dort trifft dieses 
Konzept in den 1980er Jahren auf eine völlig andere politische 
Konstellation, in der situierende Sprechakte bereits eine zen
trale Rolle spielen, ohne dass es einen Begriff dafür gäbe. Erst in 
dieser nordamerikanischen Konstellation entfaltet der Begriff 
seine Wirkung und wird zu einem politisch aufgeladenen Kon-

37	 Vgl. zum Konzept des Gegenwissens Max Stadler et al. (Hg.), Gegen|Wissen. Wis­
sensformen an der Schnittstelle von Universität und Gesellschaft, Zürich: intercom 2020.



Florian Sprenger

56

zept, mit dem sich die Akteur:innen, die es verwenden (oder sich 
dagegen aussprechen), über sich selbst und ihre eigenen Positio-
nen verständigen.

Mir ist klar, dass diese Historisierung einer eminent poli
tischen Praxis als Provokation verstanden werden kann und es 
möglich wäre, andere Geschichten der Situiertheit zu schrei-
ben, die die politischen Kämpfe und Errungenschaften des 
Feminismus stärker in den Fokus rücken. Ich hätte schweigen 
und meine Selbstbespiegelung zurückstellen können, um jene 
sprechen zu lassen, für die diese Kämpfe eine andere Bedeu-
tung haben. Man kann mir vorwerfen, dass mein Vorschlag 
der Perspektive eines weißen, männlichen Professors folgt und 
ich aufgrund dieser Privilegien die Geschichte schreibe, die 
ich schreibe. Aber gerade von dieser Position aus behagt es mir 
nicht, die Geschichte des Begriffs zu schreiben, ohne auf den 
(nord-)transatlantischen Import hinzuweisen und die Last der 
Heidegger’schen Verwendung zu thematisieren, selbst wenn 
sie für die Gegenwart keine direkte Rolle spielt. Ich glaube – 
und auch das ist eine explizit europäische Erfahrung –, dass 
das Gewicht der eigenen Herkunft um so stärker wirkt, je 
mehr man sie verdrängt.

In dieser Hinsicht ist meine Position schließlich doch ein-
deutig: Ich schreibe dieses Buch, um den rechten Angriffen auf 
eben jene  „kritische Haltung“, die oft als  „wokeness“ verbrämt 
wird, entgegenzutreten. Ich fürchte, dass bei den gegenwärti-
gen Angriffen auf die Gender Studies oder die Critical Race 
Studies auch für andere geisteswissenschaftliche Fächer (wie 
die Medienwissenschaft) viel auf dem Spiel steht – wir werden 
das nächste Ziel sein. Deshalb glaube ich, dass es wichtig ist, 
die Partialität der eigenen Aussagen ernstzunehmen, ohne auf 
Eindeutigkeit, Transparenz und festen Boden zu zielen. Und 
ich bin der Überzeugung, dass die neuen Wege, die die femi-
nistischen Debatten der 1980er Jahre eröffnet haben, heute 
Orientierung geben können.



2. Wie schreibt man ein Buch über Situiertheit?

57

Diese Positionierung ist aber nicht eindeutig. Im Verlauf 
der Arbeit an diesem Buch ist mir immer unklarer gewor-
den, was passiert, wenn ich mich situiere. Wo ist die Grenze 
der Situiertheit? Was gehört zu den Voraussetzungen mei-
ner Position und was nicht? Was möchte, was muss, was 
darf ich offenlegen und was nicht? Was lasse ich weg? Muss 
man sich situieren oder wird dieser Sprechakt nicht gerade 
problematisch, wenn er sich in einen Imperativ verwandelt? 
Welche gemeinschaftsstiftenden und damit auch exkludieren-
den Funktionen hat dieses Sprechen? Wie verhalten sich die 
Rituale der Selbstverortung zum Anspruch auf Individualität 
und Eigensinn? Gibt es aus der Partikularität noch einen Weg 
zur Universalität? Um diese Fragen in die Form einer kon
struktiven Kritik zu bringen, kann ich meine eigene Situiert-
heit nicht als eindeutig und gegeben nehmen, sondern muss 
sie zum Ausgangspunkt und zum Ziel, zum Medium und zum 
Inhalt meines Buches machen. Dieses Vorgehen setzt voraus, 
die Aporien, Fallstricke und historischen Lasten des Begriffs 
der Situiertheit zu thematisieren. An wem, wenn nicht an mir 
selbst, könnte ich sie durchspielen?

2.3  Der Aufstieg des Sich

Mit einem situierenden Sprechakt setzt sich ein Subjekt öffent-
lich in ein Verhältnis sowohl zur Wahrheit, die es gegenüber 
anderen und sich selbst äußert, als auch zur Macht, die es dazu 
befähigt oder zwingt, auf bestimmte Weise zu sprechen. In 
dieser Herstellung eines Verhältnisses zu anderen und zu sich 
selbst liegt die kritische Haltung des Situierens: Als Sprechakt 
soll es die Reichweite der eigenen Aussagen bewusst beschrän-
ken, ohne sie zu relativieren, weil, so die zugrunde liegende 
These, erst die Anerkennung der je partikularen und kontin-
genten Perspektive die Geltung der eigenen Aussagen begrün-



Florian Sprenger

58

den kann. Ein situiertes Subjekt kann, das ist der Ausgangs-
punkt feministischer standpoint epistemologies und von Donna 
Haraways einflussreichem Text über  „Situated Knowledges“, 
nur da objektiv sein, wo es die Partialität seiner Perspektive 
auf das bezieht, was es mit dieser kontingenten Perspektive 
wissen und sagen (oder aussprechen) kann.38 Die Wahrheit der 
eigenen Aussagen wird von den feministischen Ansätzen nicht 
mehr durch Allgemeingültigkeit und Unabhängigkeit von 
jeder Subjektivität begründet, sondern entsteht erst durch die 
Beobachtung des Verhältnisses des Subjekts zu seiner Situa
tion und den Austausch mit anderen.

Im Kern hat der Sprechakt des Situierens zwei Pole: Einer-
seits folgt er der logischen Struktur der Selbstreferenzialität, 
einer Schleife der Erkenntnis, die das eigene Denken und 
Sprechen auf seine Bedingungen sowie seine Verkörperung 
hin befragt und auf den Ort bezieht, an dem sie vollzogen 
werden. Andererseits ist das Situieren ein politischer Akt 
der Aneignung der eigenen Geschichte, der Kritik an Unter
drückung und der Auseinandersetzung mit der eigenen 
Bedingtheit. Er kann zu einem Empowerment werden, aber 
auch zur Erstarrung angesichts der eigenen Unterdrückung 
führen. Individuen befassen sich dabei mit ihrer Verstrickung 
in intersektionale Ungleichheitsverhältnisse, reflektieren die 
eigenen Privilegien und Diskriminierungserfahrungen und 
beziehen im besten Fall aus dem gewachsenen Bewusstsein 
für ihr Gewordensein Emanzipationskraft.

38	 Vgl. Haraway,  „Situated Knowledges“. Schon lange vor Haraway und den stand­
point epistemologies der 1980er Jahre stellt sich feministisches Denken – vor allem im 
nicht-englischsprachigen Raum – dieser Frage und artikuliert etwa in den Arbei-
ten von Simone de Beauvoir, Julia Kristeva, Hélène Cixous, Silvia Bovenschen oder 
Maria Mies die gesellschaftlich-soziale Bedingtheit der eigenen Position als Frau. 
In diesem Buch konzentriere ich mich aber auf die Konstellation der späten 1980er 
Jahre, weil erst zu diesem Zeitpunkt Situiertheit begrifflich und konzeptuell gefasst 
wird. Die Vorgeschichte dieser Figur im feministischen Denken, aber auch darüber 
hinaus, würde eine sehr viel umfangreichere Auseinandersetzung erfordern.



2. Wie schreibt man ein Buch über Situiertheit?

59

Im Wechselspiel von Einschränkung und Ermächtigung, 
von der Reflexion vorgefundener Bedingungen und den 
Anstrengungen, sie zu überwinden, erzeugt dieser Sprechakt 
eine spezifische Form der Subjektivierung. Ein Template für ein 
sogenanntes positionality statement, das einer wissenschaftlichen 
Publikation vorangestellt werden soll, erklärt dieses Vorgehen 
wie folgt:  „Explaining who you are and where you’re coming 
from as a way of locating the self, in relation to the work you’re 
doing (and also acknowledging the potential limitations of your 
perspective).“39 Diese Bedingungen werden im Sprechakt des 
Situierens offengelegt:  „Ich sage das als …“,  „Ich spreche aus der 
Position des …“ – eine Rhetorik, die David Simpson im bislang 
einzigen Buch, das sich explizit mit diesem Sprechakt und sei-
ner Geschichte beschäftigt, als azza ( „as a“) bezeichnet hat.40

Die eigene Bedingtheit zu reflektieren und im Sprechen 
offenzulegen, ist in diesem Sinn ein zweifacher Akt der Kri-
tik: der Selbstkritik, weil die Grenzen des eigenen Sprechens 
und Wissens bestimmt werden, und der Kritik an allen 
Sprechakten, die so tun, als würden sie von nirgendwo oder 
von überall her sprechen. Diesen beiden Stoßrichtungen der 
Kritik ist gemeinsam, dass sie auf ein anderes Verhältnis von 
Subjekt und Wahrheit zielen: Es geht ihnen nicht darum, die 
Welt gleichsam von außen zu beobachten. Sie sollen das Sub-
jekt vielmehr in die Lage versetzen, sich als verorteten Teil 
der Welt zu begreifen. Sich zu situieren ist nicht einfach eine 
Form der Kontextualisierung. Dieser Sprechakt ist nicht per-

39	 Alix Shield,  „Create a Positionality Statement“, https://www.lib.sfu.ca/system/
files/35635/shield_positionality_activity_final.pdf [letzter Zugriff: 29.8.2024].
40	 Vgl. Simpson, Situatedness. Simpson stellt die gegenwärtige Rhetorik des 
Situierens in eine Tradition der Auseinandersetzung mit den Grenzen der eige-
nen Erkenntnis, die in der Frühen Neuzeit beginnt und im 20. Jahrhundert in den 
Alltagsgebrauch übergeht. Für diese Einordnung sprechen gute Gründe. Sie kann 
jedoch nicht erklären, warum sich der Begriff der Situiertheit erst sehr viel später 
durchsetzt und welche politischen Konsequenzen er hat.



Florian Sprenger

60

spektivistisch oder privativ, sondern wird von feministischen 
Ansätzen als konstitutiv für die Aushandlung der eigenen Sub-
jektivität im Verhältnis zur umgebenden Welt und zu anderen 
Subjekten beschrieben.41

Situiertheit impliziert also eine räumlich-epistemologische 
Anordnung, die bedingt, wer man ist, und begrenzt, was man 
wissen und letztlich sagen kann. Sich zu situieren ist die Pra-
xis bzw. der Sprechakt, die eigene Situiertheit durch Verfahren 
des Selbstbezugs vor anderen offenzulegen.42 Dieser Akt der 
vorangestellten Selbstdefinition ist zugleich bescheiden und 
ermächtigend: bescheiden, weil er die Grenzen des eigenen 
Wissens ausstellt, auf die gesellschaftliche Lage innerhalb 
bestehender Herrschaftsverhältnisse bezieht und eine allwis-
sende Position ablehnt; ermächtigend, weil er innerhalb dieser 
Grenzen Ansprüche artikuliert und damit die Partialität der 
eigenen Position legitimiert:  „I have been working to change 
the way I speak and write, to incorporate in the manner of tell
ing a sense of place, of not just who I am in the present but 
where I am coming from, the multiple voices within me.“43

41	 Ausführlich in Sonia Kruks, Situation and Human Existence: Freedom, Subjectivity, 
and Society, London: Routledge 1990, S. 12.
42	 Als Praxis ist das Situieren zumeist ein Sprechakt, im Kern jedenfalls immer 
ein Prozess der Artikulation. Ich nutze die Begriffe Praxis (für eine konkrete Hand-
lung im Kontrast zur Praktik als geregelter Handlungseinheit) und Sprechakt hier 
weitestgehend synonym, auch wenn die Praxis über den Sprechakt hinausgehen 
und weitere Bestandteile haben kann. Eine Praxeologie des Situierens müsste hin-
gegen einen anderen Fokus verfolgen, als ich es in diesem Buch leisten kann. Beim 
Situieren handelt es sich jedoch nicht um einen performativen Sprechakt im Sinne 
John L. Austins, bei dem die Wirkung des Sprechens bereits vor dem Akt bekannt 
ist, weil das institutionelle Setting die Effekte des Sprechens codiert. Vgl. John L. 
Austin, How to Do Things with Words, Cambridge: Harvard University Press 1975; 
zum Verhältnis von Selbsttechnologien und Sprechakten Michel Foucault, Die 
Regierung der Lebenden. Vorlesung am Collège de France 1979–1980, Berlin: Suhrkamp 
2020, S. 88.
43	 bell hooks, Yearning: Race, Gender, and Cultural Politics, Boston: South End Press 
1990, S. 224.



2. Wie schreibt man ein Buch über Situiertheit?

61

Dieses Zitat von bell hooks deutet an, dass das Situieren 
spezifische Verfahren der Selbstbeobachtung voraussetzt, 
mit denen Subjekte im Akt des Situierens Wissen über sich 
selbst erzeugen. In diesem Sinn verstehe ich Sprechakte des 
Situierens als Werkzeuge der Selbsterkenntnis, die mittels 
Selbsttechnologien der Selbstbeobachtung das Subjekt dazu 
anleiten, die Wahrheit über sich selbst zu erkennen und 
offenzulegen. Situierende Sprechakte setzen voraus, dass das 
Subjekt sich anhand eingeübter Verfahren mit den eigenen 
Privilegien (bzw. den eigenen Marginalisierungen), blinden 
Flecken und Grenzen auseinandersetzt und dadurch Wissen 
über sich selbst hervorbringt. Zu diesen Bedingungen zäh-
len in aktuellen Debatten vor allem Race, Class und Gender, 
also ökonomischer und politischer Status, aber auch Her-
kunft, Sexualität, Bildung, Geschichte, theoretische Präfe-
renzen, politische Einstellungen oder der geografische Ort, 
von dem aus man spricht – mithin die Frage nach Privilegien 
und Benachteiligungen. Diese Bedingungen werden in theo-
retischen Auseinandersetzungen mit Situiertheit, aber auch 
in den Anleitungen, Kursen und Trainings, um die es später 
gehen wird, als Faktoren beschrieben, die auf das einwirken, 
was jemand in einer Situation sagen oder denken kann:  „We 
must recognize and take account of our own position, as well 
as that of our research participants, and write this into our 
research practice.“44 In der Konsequenz verliert ein Sprechen 
ohne Verortung an Legitimation, weil es die eigene Bedingt-
heit (und die eigenen Privilegien) nicht ausstellt.

Um den Machteffekten dieser Subjektivierungspraxis 
auf die Spur zu kommen, schlage ich vor, das Situieren als 
einen performativen Akt zu verstehen, der Wissen über die 

44	 Linda McDowell,  „Doing Gender: Feminism, Feminists and Research Methods 
in Human Geography“, in: Transactions of the Institute of British Geographers 17:4 
(1992), S. 339–416, hier S. 409.



Florian Sprenger

62

Relationen und Verhältnisse voraussetzt, in denen sich das 
Subjekt (be-)findet. Ein Subjekt, das sich situiert, muss wis-
sen (oder zumindest zu wissen versuchen), wo es steht, wer es 
ist (oder wer es sein könnte) und wie es sich zu anderen ver-
hält (oder verhalten sollte). Diese Erkenntnis der eigenen Vor-
aussetzungen, Benachteiligungen oder Privilegien sowie der 
Relationen zu sich selbst und zu seiner Umgebung muss sich 
das Subjekt erarbeiten. Zu diesem Zweck sind in den letzten 
Dekaden unterschiedliche Verfahren der Selbstbeobachtung 
entwickelt und verfeinert worden, die es dem Subjekt durch 
Arbeit an sich selbst ermöglichen sollen, sich in seiner Situiert-
heit zu identifizieren, in Relation zur jeweiligen Umgebung zu 
verorten und damit in ein Verhältnis zu anderen Menschen 
zu setzen. Die Auseinandersetzung mit der eigenen Situiert-
heit soll in diesem Sinn zu kritischem Bewusstsein und dem 
führen, was derzeit awareness genannt wird: das Bewusstsein 
für Hierarchien, Gewalterfahrungen und Diskriminierungen, 
aber auch für soziale, körperliche und ökonomische Privi
legien. Die Politik dieses in den 1970er Jahren noch unter dem 
Titel consciousness raising firmierenden Vorgehens setzt sich 
heute in Form von Awareness-Trainings und anti-rassistischen 
Schulungen fort, die sogar Unternehmen und Institutionen 
bei der Implementierung von Maßnahmen zur Diversitäts
sicherung unterstützen.45

Diese Selbsttechnologien sind keinesfalls neu, sondern 
greifen auf jahrhundertealte Rhetoriken der Selbsterfor-
schung und Werkzeuge der Selbstbeobachtung zurück, die 
dem Subjekt nicht nur die Erkenntnis seiner selbst erleichtern, 
sondern es auch zur Sorge um die eigene Existenz anleiten. 

45	 Ausgangspunkt war dabei die Erkenntnis, dass Rassismus sich in Unternehmen 
produktivitätshemmend auswirken kann und entsprechende Schulungen deshalb 
sinnvoll seien. Ein frühes Beispiel für diese Ratgeber und Lehrgänge ist Judy H. 
Katz, White Awareness: Handbook for Anti-Racism Training, Norman: University of 
Oklahoma Press 2003.



2. Wie schreibt man ein Buch über Situiertheit?

63

Das Situieren ist keine neue Mode der Selbstreflexion oder 
eine aktualisierte Form des Selbstbekenntnisses, sondern 
greift antike Formen des Sprechens über sich selbst sowie der 
Selbstsorge auf. Es weist zugleich Merkmale des in der Roman-
tik (re-)formulierten Ideals der Aufrichtigkeit sich selbst gegen-
über auf, das wiederum auf ältere christliche Traditionen des 
Bekenntnisses zurückverweist.

Der Literaturwissenschaftler Lionel Trilling hat in seiner 
1970 erschienenen Studie Sincerity and Authenticity beschrie-
ben, wie das Ideal der Authentizität als Wahrhaftigkeit sich 
selbst gegenüber Ende des 18. Jahrhunderts (vor allem bei 
Rousseau und Herder mit Vorläufern in der Antike) entsteht.46 
Diese Beobachtung hat der Philosoph Charles Taylor in Poli­
tics of Recognition zugespitzt und gezeigt, dass das auf Über
einstimmung zielende Selbstverhältnis zur Herausbildung 
eines modernen Individualitätskonzepts beigetragen hat.47 
Das moderne Verständnis von Individualität setzt voraus, dass 
moralische Entscheidungen vom Subjekt autonom gefällt wer-
den und nicht von äußeren Instanzen wie dem Staat oder der 
Kirche abhängen. Authentizität sei das Ideal, mit dieser inne-
ren Stimme übereinstimmend zu handeln und so  „man selbst“ 
zu sein.48 Die Frage, welches Leben ein Individuum leben will, 
hängt seit dieser fundamentalen Neuausrichtung nicht mehr 
ausschließlich von der Stellung des Subjekts in gesellschaft-

46	 Vgl. Lionel Trilling, Sincerity and Authenticity, Cambridge: Harvard University 
Press 1971.
47	 Vgl. Taylor, Multiculturalism.
48	 Johann Gottfried Herder erweitert dieses Authentizitätsideal Ende des 18. Jahr-
hunderts folgenreich auf das Volk und legt damit den Grundstein für den moder-
nen Nationalismus, der mit dieser Subjektkonstitution qua Selbstauthentizität 
zusammenhängt. Vgl. Johann G. Herder, Ideen zur Philosophie der Geschichte der 
Menschheit. Dritter Teil, Riga und Leipzig: Johann Friedrich Hartknoch 1787. Der 
Zusammenhang von Identitäts- und Nationsbildung bedürfte einer intensiveren 
Auseinandersetzung, die ich an dieser Stelle nicht leisten kann.



Florian Sprenger

64

lichen Hierarchien ab, sondern wird als Gegenstand einer 
moralischen Entscheidung begriffen.

Sprechakte des Situierens sind eine gegenwärtige Form sol-
cher Versuche, die gesellschaftlichen und sozialen Bedingun-
gen individueller Entscheidungen offenzulegen, sie auf Unter-
drückungsmechanismen hin zu befragen und somit die eigene 
Gewordenheit zu reflektieren. Sie setzen voraus, die Wahrheit 
über sich selbst zu erkennen. Als Übereinstimmung mit sich 
selbst und Offenlegen der eigenen Privilegien und Bedingun-
gen meint Wahrheit in diesem Zusammenhang keine Korres-
pondenz von Behauptungen mit der Wirklichkeit und keine 
Kohärenz von Aussagen. Als eine Praxis setzt Wahrhaftigkeit 
Authentizität, Transparenz und Aufrichtigkeit voraus, die als 
Prinzipien schon in der antiken Stoa, im frühen Christentum 
und in moderner Form in der Romantik ausformuliert wur-
den. Das Subjekt stimmt demnach mit sich überein, wenn es 
auf seine innere Stimme hört und den eigenen moralischen 
Impulsen folgt. Praktiken und Sprechakte des Situierens 
bauen auf dieser Konzeption von Subjektivität qua Aufrichtig-
keit auf und ergänzen sie um die Erkenntnis und Erarbeitung 
des eigenen gesellschaftlichen Standpunkts.

Doch genau diese Übereinstimmung mit sich selbst, die 
Transparenz der eigenen Identität und die Ehrlichkeit, mit der 
man über sich selbst sprechen kann, werden seit dem späten 
19. Jahrhundert – spätestens seit Marx, Nietzsche und Freud – 
problematisch. Insbesondere das poststrukturalistische Denken 
hat diese Identitätskonzepte seit den 1960er Jahren als Effekte 
eines Unmittelbarkeitsphantasmas re- und dekonstruiert.49 In 
diesem Kontext entstehen auch die Arbeiten Michel Foucaults 

49	 Vgl. beispielsweise Jacques Derrida, Die Stimme und das Phänomen. Einführung 
in das Problem des Zeichens in der Phänomenologie Husserls, Frankfurt a. M.: Suhr-
kamp 1979; zu Phantasmen der Unmittelbarkeit vgl. Florian Sprenger, Medien des 
Immediaten. Elektrizität, Telegraphie, McLuhan, Berlin: Kadmos 2012.



2. Wie schreibt man ein Buch über Situiertheit?

65

zur Hermeneutik des Subjekts und zu den Technologien des 
Selbst, die um die Frage kreisen, wie Individuen die Wahrheit 
über sich selbst produzieren und damit zu Subjekten werden. 
Mit Foucaults Perspektive wird es möglich, die Transparenz, 
Aufrichtigkeit und Selbstidentität, die mit dem Situieren einher-
geht, als historischen Effekt von Subjektivierungsverfahren zu 
begreifen, die in Foucaults späten Vorlesungen zur Hermeneutik 
des Subjekts bis in die antiken Praktiken der Selbstbeobachtung 
zurückgeführt werden.

Auch die feministischen Texte stehen dem Ideal der Trans-
parenz und der Übereinstimmung mit sich selbst skeptisch 
gegenüber. Sie betonen, wie im Zitat von bell hooks,  „the mul-
tiple voices within me“50 und unterstreichen immer wieder die 
Gebrochenheit des Subjekts, die Vielschichtigkeit seiner Ein-
flüsse und die Unmöglichkeit zu wissen, wer man ist. Doch 
genau dies wird in Anleitungen, Templates und Workshops 
zu Themen wie Awareness, Anti-Rassismus oder Diversität 
als Grundlage situierender Sprechakte gefordert: Um sich mit 
den eigenen Privilegien auseinanderzusetzen, soll das Sub-
jekt zunächst erkennen, wer es ist und wo es steht. Es soll die 
eigene Identität in Übereinstimmung mit seiner Position brin-
gen, um sich kritisch dazu verhalten zu können. In entspre-
chenden Trainings werden zu diesem Zweck Werkzeuge der 
Selbsterkenntnis eingesetzt, zu denen auch das Wheel of Power 
and Privilege (Abbildung 3) gehört, welches ich bei einem uni-
versitären Awareness-Training kennengelernt habe.51

50	 hooks, Yearning, S. 224.
51	 Etwa Canadian Council of Refugees:  „Power wheel update“, https://ccrweb.ca/ 
en/power-wheel-update [letzter Zugriff: 29.8.2024], https://www.instagram.com/p/
CEFiUShhpUT/?hl=en [letzter Zugriff: 29.8.2024]. Dieses Werkzeug wird bei-
spielsweise als Arbeitsblatt zur antirassistischen Bewusstseinsbildung vom Ver-
ein Charta der Vielfalt vertrieben: Charta der Vielfalt,  „Privilege & Power Wheel“ 
https://www.charta-der-vielfalt.de/fileadmin/user_upload/Antirassistische_ 
Bewusstseinsbildung/Toolbox_Antirassismus/Arbeitsbl%C3%A4tter/Arbeits 
blatt_Privilege_and_Power_Wheel.pdf [letzter Zugriff: 29.8.2024] 



Florian Sprenger

66

Dieses Instrument geht auf einen Vorschlag des Canadian 
Council for Refugees und eine 2020 auf Instagram veröffent-
lichte Visualisierung der Grafikerin Sylvia Duckworth zurück, 
die in zahlreichen Varianten ausdifferenziert wurde und auf 
der Matrix of Oppressions basiert, die von Kathryn Pauly Mor-
gan 1996 entwickelt wurde.52 Auf einem Blatt Papier befindet 

52	 Vgl. Kathryn P. Morgan,  „Describing the Emperor’s New Clothes. Three 
Myths of Educational (ln-)Equity“, in: Ann Diller et al. (Hg.), The Gender Ques­
tion in Education: Theory, Pedagogy and Politics, Boulder: Westview 1996, S. 105–123,  
hier S. 107.

Abb. 3: Rad der Macht und der Privilegien

FORMALE  
BILDUNG

dokumentierte
  

Arbeits- 

erla
ubnis

WOHLSTAND

W
O

H
N

EN

S
P

R
A

C
H

E

H
AU

TF
AR

B
E

KÖRPER- 

GESCHLECHT

GESCHLECHTS- 
IDENTITÄT

SEXUELLE 

ORIENTIERUNG

B
EH

IN
D

ER
U

N
G

N
E

U
R

O
- 

D
IV

E
R

S
IT

Ä
T

K
Ö

R
PE

R
FO

R
M

STAATS- 

BÜRGERSCHAFT

kein 

Dokument

ohne 
Ausbildung

qualifizierte 
Ausbildung

arm

Mittelklasse

w
ohnungslos

M
iete

keine  
D

eutsch- 
kenntnisse

D
eutsch 

g
elernt

Po
C

Sc
hw

ar
z

inter- 

geschlechtlic
h

weiblich

trans oder 
nicht-binär

cis-weiblich

schwul

lesbisch

signifikant

leicht

le
ic

ht
 

d
iv

er
g

en
t

st
ar

k 
d

iv
er

g
en

t
üb

er
ge

w
ic

ht
ig

du
rc

h-
 

sc
hn

itt
lic

h

PRIVILIGIERT

MARGINALISIERT

U
ni

/F
H

re
ic

h

Eigentum

Muttersprache 
Deutsch

typisch

ohne

he
te

ro

ci
s-

m
än

nl
ic

h

Weiß

schlank

deutscher 

Pass

m
ännlich



2. Wie schreibt man ein Buch über Situiertheit?

67

sich ein Kreis, in dessen Mitte  „Macht“ oder  „Privilegien“ 
steht. Tortenförmig um den Kreis angeordnet sind Kate
gorien wie sexuelle Orientierung, Wohlstand, Hautfarbe oder 
Staatsbürgerschaft. Jedes dieser Tortenstücke ist wiederum 
in drei Segmente eingeteilt, die durch zunehmende Distanz 
zum Machtzentrum unterschiedliche Grade der Privilegie-
rung markieren. In der Kategorie Staatsbürgerschaft finden 
sich beispielsweise nacheinander  „deutscher Pass“,  „doku-
mentierte Arbeitserlaubnis“ und  „kein Dokument“, in der 
Kategorie Wohnen  „Eigentum“,  „Miete“ und  „wohnungslos“. 
Wenn ich die Felder markiere, die meiner Situation entspre-
chen, erhalte ich als Ergebnis eine intersektionale Karte mei-
ner Situiertheit: Als weißer, männlicher Professor habe ich fast 
alle an die Macht bzw. die Privilegien angrenzenden Felder 
angekreuzt. Als muslimische Migrantin hätte ich mich an der 
Außenseite der Marginalität befunden.

Gegen solche Hilfsmittel der Selbstbeobachtung kann man 
viele Einwände formulieren – vom monolithischen Konzept 
von Macht, das ihnen inhärent ist, bis hin zur Problematik der 
Kategorisierungen, die Kohärenz vorgeben, sich aber schnell 
als uneindeutig erweisen. Doch trotz allem sind solche Verfah-
ren überaus wirksam und haben auch mir vor Augen geführt, 
wie meine Privilegien (und womöglich auch Benachteiligun-
gen) miteinander verschränkt sind. Als Reflexionsinstrument 
erlauben sie die Externalisierung der eigenen Situiertheit und 
leiten dazu an, die eigene Verortung zu erkennen und in das 
eigene Sprechen einfließen zu lassen. Die Grafik ermöglicht 
es mir, mich anhand unterschiedlicher Identitätskategorien 
entlang der Unterscheidung privilegiert/benachteiligt zu ver-
orten und dabei die Wechselwirkungen dieser Kategorien in 
den Blick zu nehmen. Eingebettet in ein Awareness-Training 
kann dieses Werkzeug zum Ausgangspunkt der Auseinander-
setzung mit der eigenen Situiertheit werden, aber auch in For-
men der Selbstbezichtigung kippen.



Florian Sprenger

68

Die Anwendung solcher für Trainings, Kurse und Anlei-
tungen entwickelten Werkzeuge der Selbsterkenntnis hat zwei 
Voraussetzungen: Erstens implizieren sie, dass das Subjekt 
mit sich selbst identisch ist, weil es durch diese Hilfsmittel zur 
Erkenntnis seiner eigenen Privilegien angeleitet wird, was wie-
derum voraussetzt, dass seine Position mit diesen Kategorien 
übereinstimmt. Kritisch betrachtet produzieren die Kategorien 
Zuordnungen und verfestigen im schlechtesten Fall die Über-
einstimmung von inhaltlichen und sozialen Positionen. Zwei-
tens setzt die Auseinandersetzung mit diesen Werkzeugen Ehr-
lichkeit und Aufrichtigkeit voraus, also die Bereitschaft, sich 
mit sich selbst und den eigenen Privilegien auseinanderzuset-
zen. Die Spannung zwischen diesem Aufruf zu Ehrlichkeit und 
Aufrichtigkeit, der auch mein eigenes Schreiben von mir selbst 
begründet, und dem Bedürfnis nach der Dekonstruktion von 
Identitätskonzepten kann ich nicht auflösen. Ganz im Gegenteil 
versuche ich, diese Spannung im Schreiben über mich selbst 
aufrechtzuerhalten, um besser zu verstehen, was es bedeutet, 
so zu schreiben. Wie kann also ein authentisches Verhältnis zu 
sich selbst unter den Prämissen der Differenz, der Ambivalenz, 
der Vermitteltheit allen Selbstbezugs und schließlich der Nicht-
Übereinstimmung mit sich selbst aussehen? Wie situiert man 
sich, wenn  „Ich“ ein anderer ist?

Der Philosoph Kwame Anthony Appiah hat eine treffende 
Formulierung für diese Lage gefunden: Identität bezeichnet 
er als eine Lüge, die bindet.53 Identität kann, wie Appiah von 
eigenen Migrationserfahrungen ausgehend schreibt, nie ein-
deutig sein, sondern ist immer vielschichtig, widersprüchlich 
und komplex. Dennoch kommen wir nicht ohne sie aus und 
können uns auch nicht von ihr lösen. Wir identifizieren uns 
anhand von Kategorien, die das Resultat historischer Prozesse 

53	 Vgl. Kwame A. Appiah, The Lies That Bind: Rethinking Identity, New York: Live
right Publishing 2018.



2. Wie schreibt man ein Buch über Situiertheit?

69

sind. Dass heute die Kategorien Race, Class und Gender als 
Kategorisierungsschema dienen, ist das Ergebnis einer histo
rischen Entwicklung. Anders formuliert: Als Bezugnahme 
der eigenen Aussagen auf die eigene Identität ist das Situie-
ren nicht nur eine politisch-epistemologische Praxis, sondern 
Effekt einer politischen Konstellation. Die Situiertheit der 
eigenen Erfahrung und des eigenen Wissens ist nicht einfach 
gegeben, sondern erscheint selbst als Resultat von Macht
konstellationen, mithin als situiert. Der Bezug auf sich selbst, 
die damit einhergehende Aufrichtigkeit und die Transparenz 
der Identität – kurz: die gegenwärtigen Äußerungsformen des 
Sich – sind alles andere als selbstverständlich.

2.4  Ich und Identitätspolitik

Wieso sollte die Reichweite von Aussagen überhaupt an die 
Position der Sprechenden gebunden sein – ist es nicht gerade 
eine demokratische Errungenschaft (oder ein unerreichtes 
Ideal), dass Aussagen unabhängig davon, wer sie trifft, gleich-
rangig behandelt werden? Müssen sich Aussagen nicht da
durch bewähren, dass sie auch von allen anderen Positionen 
aus ihre Gültigkeit behalten? Gehört das Abstrahieren vom 
eigenen Standpunkt nicht zu den Voraussetzungen demokra-
tischer Auseinandersetzungen? Macht aber eventuell die Illu-
sion einer solchen Gleichrangigkeit wiederum blind für die 
Machtverhältnisse, die eben nicht alle gleichermaßen in die 
Position versetzen, sich äußern zu können? Was zählt mehr: 
Was jemand sagt oder von welcher Position aus es gesagt (und 
unter Umständen überhaupt erst sagbar) wird? Und welche 
Rolle spielt dann das Nachvollziehbarmachen von minori
tären Perspektiven für demokratische Prozesse?

Diese in konträre Richtungen zielenden Fragen deuten 
bereits an, dass die Annahme der Situiertheit in fundamen-



Florian Sprenger

70

tale erkenntnistheoretische Herausforderungen eingebettet 
ist und die von ihr benannten Praktiken zugleich Schauplätze 
gegenwärtiger politischer Auseinandersetzungen um Identität 
und Anerkennung sind. Insbesondere wird all dem, was unter 
dem Begriff der  „wokeness“ subsumiert wird, immer wieder 
vorgeworfen, die Ideale der Aufklärung – Fortschritt, Gerech-
tigkeit, Gleichheit – zu verraten und deren Universalität zu 
untergraben.54 An die Stelle der Gleichheit aller Individuen 
trete die Partikularität der jeweiligen Position, an die Stelle 
von Brüderlichkeit bzw. Schwesterlichkeit ein Wettkampf um 
Unterdrückungsrekorde und an die Stelle von Emanzipation 
die Bindung an Geschlecht, Hautfarbe oder soziale Herkunft. 
Der Einsatz wird entsprechend hochgehängt:  „Needlessly 
sacrificing these ideals would not help women; it would hurt 
humanity.“55

Diese Auseinandersetzungen haben in den letzten Jahren 
den Charakter eines  „Kulturkampfes“ angenommen. Die eine 
Seite sieht in der Offenlegung von Erkenntnisbedingungen 
einen Weg, bestehende Herrschaftsverhältnisse aufzubrechen. 
Die eigene Situiertheit in das eigene Sprechen einfließen zu 
lassen, gilt auf dieser Seite als ein Akt nicht nur der Höflich-
keit, sondern auch als Politik der Anerkennung. Die andere 
Seite fühlt sich von diesem Imperativ beunruhigt, mit dem 

54	 Die entsprechende Literatur wird zunehmend generisch, wächst aber stetig an, 
vgl. etwa Susan Neiman, Left Is Not Woke, Cambridge: Polity Press 2023; Mark Gold-
blatt, I Feel, Therefore I Am: The Triumph of Woke Subjectivism, New York: Bombardier 
Books 2022; Vivek Ramaswamy, Woke, Inc. Inside the Social Justice Scam, New York: 
Hachette 2022; Zana Ramadani und Peter Köpf, WOKE – Wie eine moralisierende 
Minderheit unsere Demokratie bedroht, Köln: Quadriga 2023; Susanne Schröter, Der 
neue Kulturkampf. Wie eine woke linke Wissenschaft, Kultur und Gesellschaft bedroht, 
Freiburg: Herder 2024.
55	 Susan Haack,  „Knowledge and Propaganda: Reflections of an Old Scientist“, in: 
Cassandra L. Pinnick, Noretta Koertge und Robert F. Almeder (Hg.), Scrutinizing 
Feminist Epistemology: An Examination of Gender in Science, New Brunswick: Rutgers 
University Press 2003, S. 7–19, hier S. 16.



2. Wie schreibt man ein Buch über Situiertheit?

71

sie sich für Privilegien angeklagt sieht:  „What was once called 
ad hominem is now called positionality.“56 Diese Zuspitzung der 
Diskussion auf Affirmation und Ablehnung hat dazu geführt, 
dass die erkenntnistheoretischen und epistemologischen Fra-
gen zunehmend in den Hintergrund getreten sind. In diesem 
Buch möchte ich versuchen, einen anderen Zugang zu die-
sen Debatten zu entwickeln. Nicht selten sind sie so explosiv 
und unergiebig, weil sie eben jenes Verhältnis von Subjekt, 
Macht und Wahrheit aus dem Blick verlieren, das mit Sprech
akten und Praktiken des Situierens einhergeht und eine lange 
Geschichte hat. Mit dieser Intervention hoffe ich, den Anta-
gonismus zwischen der schlichten Affirmation des Situierens 
und der pauschalen Ablehnung der Politisierung von Identität 
zu unterlaufen. Denn was in diesem Reizklima kaum in den 
Blick kommt, ist die Frage, wie, wo und in welchen Konstella-
tionen dieser Sprechakt als Subjektivierungsform entstanden 
und auf den Begriff gebracht worden ist. Um zu erklären, was 
mit dem Situieren auf dem Spiel steht, muss ich das Feld der 
gegenwärtigen identitätspolitischen Debatten zumindest in 
groben Zügen rekonstruieren und mich zu seinen Polemiken 
verhalten, um von dort aus zu erklären, wie sich aus der Per-
spektive, die ich in diesem Buch vorschlage, eine Positionie-
rung auf diesem Feld ergibt. Denn die Angriffe auf Identitäts-
politik werden nicht selten mit Angriffen auf die Universität 
verquickt.

Das Gewicht, das situierende Sprechakte in den letzten 
Dekaden erlangt haben, ist eng mit den Verdiensten der Gen-
der, Queer, Postcolonial und Critical Race Studies verbun-
den. Sie haben dazu beigetragen, Kategorien wie Geschlecht, 
Klasse und Identität auf neue Grundlagen zu stellen und 
damit auch das Nachdenken über Partikularität und Univer-
salität verändert. Eine der großen Errungenschaften dieser 

56	 Neiman, Left Is Not Woke, S. 47.



Florian Sprenger

72

Ansätze besteht darin, dass Identität immer weniger in dualis-
tischen, binären Modellen (zum Beispiel Mann/Frau) gedacht 
wird. Insbesondere haben sie darauf hingewiesen, dass Identi-
tätskategorien keine logischen Funktionen, sondern politische 
Zuschreibungen sind.57 Parallel zu dieser Theorieentwicklung 
haben die Standpunkte von Minderheiten in anhaltenden 
Kämpfen neue politische Artikulationsmöglichkeiten erlangt. 
Die Prämisse der Situiertheit allen Wissens und der Bezug 
jeder Aussage auf die gesellschaftliche Position des sprechen-
den Subjekts haben zu einer intensiven Auseinandersetzung 
mit der Organisation, Institutionalisierung und Distribution 
von Wissen beigetragen.58 Wissen, Handeln und Identität 
werden in diesem Zusammenhang auf soziale Effekte, Schlie-
ßungen sowie Verzerrungen befragt und ausgesprochene oder 
unausgesprochene Universalismen kritisiert – und all dies 
wird unter Stichworten wie consciousness raising, awareness 
oder eben Situiertheit als eine gesellschaftliche Aufgabe jedes 
Individuums eingefordert.

Diese Ansätze sind in den letzten Jahren immer aggres-
siveren Angriffen von rechts (und in anderem Ausmaß auch 
von links) ausgesetzt, insofern sie lange gehegte Selbstver-
ständnisse und Privilegien in Frage stellen und individuelle 
Erfahrungen zum Ausgangspunkt politischer Forderungen 
machen. Die Kritik an Identitätspolitik (oder dem, was sich 
die Kritiker:innen darunter vorstellen) folgt nicht selten 
einem verbreiteten Muster, das Silke van Dyk in drei Ebenen 

57	 Vgl. Judith Butler, Gender Trouble: Feminism and the Subversion of Identity, New 
York: Routledge 1990. Der Bezug auf die naturalisierte Kategorie der Frau wird 
spätestens Mitte der 1990er Jahre mit dekonstruktivistischen Ansätzen und ins
besondere Judith Butlers Arbeiten zur Performanz von Gender problematisch. 
Dadurch wird auch der politische Bezug auf etwas allen Frauen Gemeinsames 
schwierig. Diese Weiterentwicklung feministischer Ansätze kann ich hier jedoch 
nicht verfolgen.
58	 Vgl. die Beiträge in Ericka Engelstad und Siri Gerrard (Hg.), Challenging Situated­
ness: Gender, Culture and the Production of Knowledge, Delft: Eburon 2005.



2. Wie schreibt man ein Buch über Situiertheit?

73

unterteilt hat: Erstens die Behauptung, dass durch den Fokus 
auf individuelle, partikulare Interessen einer Spaltung der 
Gesellschaft Vorschub geleistet werde; zweitens, dass so von 
den eigentlichen, strukturellen und nur durch Abstraktion 
von der eigenen Position erkennbaren Problemen abgelenkt 
würde; sowie drittens, dass dieser Fokus auf Subjektivität in 
Komplizenschaft mit dem Neoliberalismus und dessen Fokus 
auf einen radikalisierten Individualismus stehe.59

In den im Folgenden zitierten, größtenteils aus der deutsch-
sprachigen Debatte stammenden Texten lassen sich alle drei 
Ebenen wiedererkennen. In ihnen ist zwar selten von Situiert-
heit die Rede, als Kern von Identitätspolitik wird aber zumeist 
die Identifikation der eigenen Identität mit einer politischen 
Position, die daraus folgende Betonung individueller Betroffen-
heit, der Zwang zum Bekenntnis, die Ablehnung universeller 
Geltungsansprüche und die Annahme eines epistemischen Vor-
teils des eigenen Standpunkts hervorgehoben. Sprechakte des 
Situierens würden zu einer Essenzialisierung von Erfahrung 
führen, damit zu einer Überidentifikation mit sich selbst und so 
zur Auflösung sozialer Verbindungen, die nur durch das Abse-
hen von  „Befindlichkeiten“ aufrechterhalten werden könnten.60

Ergänzend zu van Dyks Analyse hat Karsten Schubert zwi-
schen drei Formen der Kritik an Identitätspolitik unterschie-
den: einer liberalen Kritik, die die individuelle Meinungs- und 
Kunstfreiheit bedroht sieht, einer materialistischen Kritik, die 
die Ablenkung von gesellschaftlicher Ungleichheit und Aus-
beutung in den Mittelpunkt stellt, und schließlich einer kom-
munitaristischen Kritik, die sich gegen die Aufspaltung der 

59	 Vgl. Silke van Dyk,  „Identitätspolitik gegen ihre Kritik gelesen. Für einen rebel-
lischen Universalismus“, in: Aus Politik und Zeitgeschichte 9–11 (2019), S. 25–32.
60	 Mark Lilla,  „Das Scheitern der Identitätspolitik“, in: Blätter für deutsche und 
internationale Politik 1 (2017), S. 48–52; Sahra Wagenknecht, Die Selbstgerechten, 
Frankfurt a. M.: Campus 2022; zu einer Kritik dieser Angriffe vgl. Schubert und 
Schwiertz,  „Konstruktivistische Identitätspolitik“.



Florian Sprenger

74

Gesellschaft und die Aufhebung der Grundlagen von Soli-
darität wendet.61 Oft kapriziert sich die kommunitaristische 
Kritik an der Bindung von Identität an Politik darauf, dass 
die Rückführung aller Aussagen auf die je individuelle Situa-
tion in einer Spaltung der Gesellschaft resultiere, in der nicht 
mehr soziale Verbünde, sondern auf sich selbst bezogene Sub-
jekte den Ton angäben:  „Die Debatten um identitätspolitische 
Emanzipation sind […] gefährlich für die Kraft zur solida
rischen Haltung. Sie fesseln die kritische Aufmerksamkeit an 
die partikularen Interessen und provozieren dadurch empörte 
Diskurse.“62 Dass man überhaupt erst in der Position sein muss, 
einen verortenden Sprechakt sprechen zu können, dass also 
die Fähigkeit, sich zu situieren, selbst auf Privilegien basieren 
kann, werde, so die materialistische Kritik, nicht selten aus
geblendet.63 Trotz aller Solidaritätsbekundungen werde Identi-
tätspolitik von jenen, die abwertend als  „die Selbstgerechten“64 
tituliert werden, als ein distinguierender Akt der Abgrenzung 
genutzt, der nicht nur eine Grenze zu jenen zieht, die sich nicht 
situieren wollen, sondern auch zu jenen, die sich nicht situie-
ren können, weil sie eher mit dem Erhalt ihrer Lebensgrund-
lagen als mit den Bedingungen ihrer Sprechakte beschäftigt 
sind. Durch die allein vom Individuum ausgehende Per
spektive würden, so die Kritik, strukturelle Ungleichheiten 
verdeckt, die nicht zuletzt jene Privilegien bedingen, die 
individualisiert, aber eben nicht strukturell offengelegt wer-
den:  „‚Meins‘ statt Marx“.65 Die hinter dieser Formel stehende 

61	 Schubert, Lob der Identitätspolitik, S. 8.
62	 Bernd Stegemann,  „Der liberale Populismus und seine Feinde“, in: Blätter für 
deutsche und internationale Politik 4 (2017), S. 81–94, hier S. 81.
63	 Robert Pfaller,  „Sprecht wie Mimosen! Handelt wie Bestien!“, in: Johannes 
Richardt (Hg.), Die sortierte Gesellschaft. Zur Kritik der Identitätspolitik, Frankfurt: 
Novo 2018, S. 123–137, hier S. 134.
64	 Wagenknecht, Die Selbstgerechten.
65	 Vgl. Rebekka Reinhard und Thomas Vašek,  „Identität ist Bullshit“, in: Die Zeit, 
29.7.2019 .



2. Wie schreibt man ein Buch über Situiertheit?

75

Befürchtung lautet, dass die konstatierte Moralisierung der 
individuellen Positionalität mit einer Vereinzelung von Ver-
antwortung einhergehe, während strukturelle, gleichsam 
transsituative Faktoren von Unterdrückung ignoriert würden. 
Der aus dem Verorten der eigenen Identität in ihren sozialen 
Bedingungen abgeleitete Fokus auf marginalisierte Gruppen 
resultiere, so die Kritik, letztlich in einem Bekenntnisangebot, 
welches allen die Möglichkeit verspreche, sich marginalisiert 
zu fühlen – und dieses Angebot könne dann wiederum von 
rechten Akteur:innen ausgenutzt werden. Es verwandele sich 
schnell in einen Bekenntniszwang, durch den das Subjekt 
öffentlich seine eigenen Unterdrückungen und Privilegien 
offenlegen müsse, um als politisches Subjekt ernstgenommen 
zu werden und überhaupt sprechen zu dürfen.

Solchem Sprechen über sich selbst wird deshalb von der 
liberalen Kritik vorgeworden, ein Ticket für den diskursiven 
Aufstieg in der Aufmerksamkeitsökonomie zu sein. Wer die 
eigene Identität derart offenlege und kategorisiere, gehe 
davon aus, automatisch auf der richtigen Seite zu stehen. Einer 
eigentlichen Auseinandersetzung mit den politischen Kräfte-
verhältnissen stünde das Situieren deshalb mitunter sogar 
entgegen und sei, so die zugespitzte Schlussfolgerung, eine 
Gefahr für die Demokratie – bis hin zur etwa von Mark Lilla, 
Bernd Stegemann, Susan Neiman oder Sahra Wagenknecht 
vertretenen These, Identitätspolitik sei für den Aufstieg des 
Rechtspopulismus mitverantwortlich.66 Das Insistieren auf 
partikularen Betroffenheiten und Opfernarrativen habe, so 
etwa Francis Fukuyama, zum Erstarken rechter Reaktionen 

66	 Lilla,  „Das Scheitern der Identitätspolitik“; Neiman, Left Is Not Woke; Bernd 
Stegemann, Identitätspolitik, Berlin: Matthes & Seitz 2023; Wagenknecht, Die Selbst­
gerechten; kritisch dazu Philip Manow,  „Politischer Populismus als Ausdruck von 
Identitätspolitik? Über einen ökonomischen Ursachenkomplex“, in: Aus Politik und 
Zeitgeschichte 69:9-11 (2019), S. 33–40.



Florian Sprenger

76

geführt.67 Wie die Debatten in den USA, aber auch im deutsch-
sprachigen Raum zeigen, geht mit diesem Verständnis von 
Identitätspolitik häufig die problematische Unterstellung 
einher, dass die Kritik an Diskriminierung zur Spaltung der 
Gesellschaft führe. Wenn man auf diese Weise im linken 
Spektrum nach Spuren von Totalitarismus sucht, vergibt man 
jedoch die Möglichkeit, den politischen Impuls dieses Spre-
chens zu verstehen und arbeitet einer problematischen Huf-
eisentheorie zu, in der die linken und rechten Extreme sich 
annähern.68

Zumindest dort, wo sie elaborierter ist als die pauschale 
Ablehnung jeglicher Identitätspolitik durch rechte Akteure 
(oder ihre identitäre Appropriation), zielt die gängige Kritik 
an Versuchen, alles Wissen und jede Aussage als situiert zu 
begreifen, darauf ab, dass der Fokus auf das Individuum einem 
Befindlichkeits-, Betroffenheits- und Bekenntnisimperativ, 
einem  „reflexivity theater“ den Weg bahne.69 Das Situieren 
werde zur bloßen Geste oder zum Alibi, das Ungleichheiten 
zwar benenne, ansonsten aber alles beim Alten belasse – bis 
hin zu den Wettbewerben der sogenannten  „oppression olym-
pics“.70 Ein wiederkehrendes Argument dieser Debatten lautet 
entsprechend, dass situierende Individualisierung auf Kate

67	 Francis Fukuyama,  „Against Identity Politics: The New Tribalism and the Crisis 
of Democracy“, in: Foreign Affairs 97:5 (2018), S. 90–114. 
68	 Eine entsprechende Einordnung dieser Kritik findet sich in Johannes von 
Moltke,  „The Metapolitics of Identity: Identitarianism and its Critics“, in: German 
Studies Review 45:1 (2022), S. 151–166.
69	 Alba Villamil, Retweet auf Twitter (heute X), 16.8.2021 https://twitter.com/
albanvillamil/status/1427650675966550022?s=20 [letzter Zugriff: 29.8.2024]. Vgl. 
dazu auch Markus Rieger-Ladich,  „Privilegien“, in: Merkur 77:889 (2023), S. 71–81; 
Maria-Sibylla Lotter,  „Ich bin schuldig, weil ich bin (weiß, männlich und bürger-
lich). Politik als Läuterungsdiskurs“, in: Stephan Schleissing (Hg.), Moral und Schuld. 
Exkulpationsnarrative in Ethikdebatten, Freiburg: Alber 2019, S. 67–85.
70	 Vgl. Ange-Marie Hancock, Solidarity Politics for Millennials: A Guide to Ending the 
Oppression Olympics, Basingstoke: Palgrave Macmillan 2013.



2. Wie schreibt man ein Buch über Situiertheit?

77

gorisierungen beruhe, die dem eigentlichen Interesse einer 
Auflösung von Identitätszuschreibungen widersprächen.71 
Nadine Maser und Sighard Neckel haben diesen Punkt aus 
soziologischer Perspektive weiterverfolgt und gezeigt, dass 
Verortungspraktiken  „in allgemeinen Strukturprinzipien [er
folgen] und somit in einem Bezugsrahmen, der ansonsten im 
Rekurs auf das Besondere eigentlich abgelehnt wird.“72 Die 
Gefahr dieser Kategorisierung besteht demzufolge darin, 
dass awareness und die mit ihr einhergehende Verortung 
genau jene essenzialistischen Selbstkategorisierungen (re-)
produziert, die mit der Offenlegung von Situiertheit kritisiert 
werden. Im Kern einer  „relativistischen“, auf die Situiertheit 
von Wissen abzielenden Praxis steckt demnach durchaus ein 
Moment, das dieser Situiertheit unter Umständen zuwider-
läuft, sie verabsolutiert und so Auslegung und Auseinander-
setzung erschwert.

Aus Sicht der Kritiker:innen bleiben die eigentlichen 
Herausforderungen der Ungleichheit und Unterdrückung in 
identitätspolitischen Forderungen und Praktiken unangetas-
tet. Die Frage,  „wo wir hinwollen“, werde, so die Schriftstelle-

71	 Vgl. Tina Uebel,  „Der große Verlust“, in: Die Zeit, 17.6.2018, https://www.zeit.
de/2018/25/politische-korrektheit-einf luss-schriftstellerin-tina-uebel [letzter 
Zugriff: 29.8.2024]. Eine frühe, feministische Kritik an dieser Kategorisierung for-
muliert Jane Flax bereits 1993:  „I have become increasingly dissatisfied with the 
focus on ‚women‘ because it appears to require acceptance of a category – Woman – 
that is clearly a product of the very social relations that are so problematic.“ Jane 
Flax, Disputed Subjects: Essays on Psychoanalysis, Politics and Philosophy, London: 
Routledge 1993, S. 24. Zu einer intersektionalen Perspektive auf die Frage der Kate-
gorisierung vgl. Patricia Purtschert und Katrin Meyer,  „Die Macht der Kategorien. 
Kritische Überlegungen zur Intersektionalität“, in: Feministische Studien 28:1 (2010), 
S. 130–142.
72	 Nadine Maser und Sighard Neckel,  „Awareness. Paradoxien eines Emotions-
programms“, in: Leviathan 51:2 (2023), S. 300–324, hier S. 315. Zu einer Kritik an 
dieser Position und zur feministischen Strategie, Affekte als Analyseinstrumente 
einzusetzen, vgl. Janna M. Hilger,  „Awareness und Safe(r) Spaces. Eine politische 
Verteidigung“, in: Leviathan 51:4 (2023), S. 635–653.



Florian Sprenger

78

rin Katharina Röggla, durch die Frage  „wo wir herkommen“73 
ersetzt. Aber müsste man, so möchte ich einwenden, nicht erst 
einmal fragen, wo die Frage  „Wo wollen wir hin?“ herkommt? 
Und wohin man mit der Frage  „Wo kommen wir her?“ hin-
will? Besteht die Herausforderung des Situierens nicht darin, 
die Auseinandersetzung mit der eigenen Geschichte auf die 
Gegenwart dieses Sprechakts zu beziehen und damit anders 
zu sprechen?

In der Tat müssen situierende Sprechakte auf Generali-
sierungen zurückgreifen. Auch meine eigene Aussage  „Ich 
sage das als weißer Mann“ impliziert, dass ich mich einer ver-
meintlich homogenen und geschlossenen Kategorie zuordne, 
die bei genauerem Blick zerfällt – trotz aller Kritik an der mit 
ihr verbundenen Sprecherposition. Es gibt nicht  „den weißen 
Mann“, sondern Individuen, die weiße Männer, aber immer 
auch etwas anderes sind. Die Ethnografin Jennifer Robert-
son hat betont, dass dieses Kategorisieren zugleich ein Akt 
des Identifizierens mit den kategorisierten Gruppen und 
Klassen ist, der subjektivierend und damit selbstverstärkend 
wirkt:  „Buffeted by market forces, those same identity-cate
gories have been packaged as ‚ready to wear’ consumables 
guaranteed to clarify one’s location or position within the 
undulating academic landscape.“74 Die Gebrochenheit der 
eigenen Identitätszuschreibungen und der ihnen zugrunde 
liegenden Kategorien drohe im  „self-stereotyping“75 verdeckt 
zu werden. Die Eindeutigkeit des Selbstbezugs kann unter 
Umständen zu einem Essenzialismus führen, der die Diffe-

73	 Katharina Röggla,  „V*rg*w*lt*g*r, wir kriegen euch (nicht). Plädoyer für mehr 
Risiko, Diskussionskultur und Fehlerfreundlichkeit im feministischen Alltag“, in: 
Koschka Linkerhand (Hg.), Feministisch streiten. Texte zu Vernunft und Leidenschaft 
unter Frauen, Berlin: Querverlag 2018, S. 277–284, hier S. 280.
74	 Jennifer Robertson,  „Reflexivity Redux: A Pithy Polemic on ‚Positionality‘“, in: 
Anthropological Quarterly 75:4 (2002), S. 785–792, hier S. 788.
75	 Ebd., S. 789.



2. Wie schreibt man ein Buch über Situiertheit?

79

renz der eigenen Position zu anderen Positionen verabsolu-
tiert. Auch wenn, wie die Feministin Linda Alcoff betont, der 
alltägliche Gebrauch von Identitätskategorien keineswegs mit 
der Annahme einhergeht, alle einer Kategorie zugeordneten 
Individuen seien homogen, bleibt diese Gefahr der Stereo
typisierung daher bestehen.76

In ähnlicher Stoßrichtung wie Röggla hat Anne Kornbluh 
den feministischen Fokus auf Partikularität und Situiertheit 
kritisiert, weil er die Formulierung von  „truth claims in the 
third person“ verhindere und diese sogar zu Werkzeugen der 
Dominanz erkläre.77 Eine Analyse der herrschenden Ver-
hältnisse werde so erschwert. In ihrem Plädoyer für feminis
tische Abstraktion konstatiert Kornbluh eine Parallelität des 
Anstiegs von Prekarität im Neoliberalismus mit subjektivie-
renden Sprechakten:  „The more systematic the contradictions 
of privatization have become, the more vernacularized and 
situated the feminist genres of selfwriting and autotheory 
have become.“78 Dieser Partikularität stellt Kornbluh die 
Bedeutung der Abstraktion entgegen, die sich von individua-
lisierten, autotheoretischen Perspektiven lösen und die größe-
ren Zusammenhänge sozialer Konflikte in den Blick nehmen 
könne. Die gängige Kritik an Identitätspolitik geht in diesem 
Sinn davon aus, dass Strukturen – auch Strukturen der Unter-
drückung – erst in der Abstraktion erkennbar sind, die dem 
konkreten Subjekt nur durch das Absehen von seiner Situa-
tion qua Verallgemeinerung zugänglich seien. Dem situieren-

76	 Vgl. Linda Alcoff,  „Who’s Afraid of Identity Politics?“, in: Paula Moya und 
Michael Hames-García (Hg.), Reclaiming Identity: Realist Theory and the Predicament 
of Postmodernism, Berkeley: University of California Press 2000, S. 312–344.
77	 Anna Kornbluh,  „In Defense of Feminist Abstraction“, in: Diacritics 49:1 (2021), 
S. 53–59, hier S. 55.
78	 Ebd., S. 54. Bezeichnenderweise taucht Haraway in Kornbluhs Auflistung femi-
nistischer Positionen nicht auf. Dass es ihr um die Möglichkeit geht, Partikularität 
und Objektivität zu verbinden, bleibt so außen vor.



Florian Sprenger

80

den Sprechen hält Kornbluh deshalb jüngere feministische 
Versuche der Abstraktion für das  „Wir“ gegenüber, die das 
Unpersönliche zum politischen Standpunkt erklären.79

Eine Verbindung zwischen dem Neoliberalismus, den mit 
ihm einhergehenden Phänomenen der Vereinzelung und 
Entsolidarisierung sowie den Sprechakten des Situierens zu 
ziehen, liegt aufgrund ihrer historischen Koinzidenz in den 
1980er und 1990er Jahren durchaus nahe. Die standpoint epis­
temologies und der Begriff der situated knowledges entstehen, als 
mit dem Aufstieg des Neoliberalismus Subjekte zu Flexibilität, 
Resilienz und Fluidität erzogen werden. Mit Ulrich Bröckling 
könnte man vermuten, dass diese Sprechakte und Praktiken 
zu dem Zeitpunkt begrifflich gefasst und reflektiert werden, zu 
dem Subjekte in ihrer gesellschaftlich-sozialen Situation dem 
Imperativ der Anpassungsfähigkeit unterworfen werden und 
sich in Unternehmer:innen ihrer selbst verwandeln sollen.80 
Dadurch werden feste Muster der Identität problematisch. In 
dem historischen Moment, in dem Solidarität erodiert, inte
ressieren sich unterschiedliche feministische Ansätze für die 
Bestandteile der eigenen Situiertheit, die als Effekte der gesell-
schaftlichen Situation gegeben sind: Race, Class, Gender. Man 
kann die feministischen Ansätze dieser Zeit aber auch als 
Gegenstrategie zum Flexibilisierungszwang des Neoliberalis-
mus lesen. Sie nehmen zwar postmoderne Identitätskonzepte 
auf, zielen aber auf die Herstellung von Solidarität zwischen 
marginalisierten Subjekten.81

79	 Vgl. Cinzia Arruzza, Tithi Bhattacharya und Nancy Fraser, Feminism for the 
99 Percent: A Manifesto, London: Verso 2019.
80	 Vgl. Ulrich Bröckling, Das unternehmerische Selbst. Soziologie einer Subjektivie­
rungsform, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2007. 
81	 Dieser historische Zusammenhang gegenhegemonialer Praktiken des Situie-
rens und der Durchsetzung des Neoliberalismus bedürfte einer sehr viel intensive-
ren, quellennahen Auseinandersetzung, die ich an dieser Stelle nur andeuten kann. 
Einen Interpretationsvorschlag in dieser Richtung hat Kijan Malte Espahangizi 
angeboten und Identitätspolitik als Ausdruck und als Motor jenes gesellschaft



2. Wie schreibt man ein Buch über Situiertheit?

81

Über die Validität der skizzierten, durchaus heterogenen 
Kritiken an Identitätspolitik ist viel gestritten worden. Es soll 
an dieser Stelle nicht darum gehen, sie zu widerlegen. Die 
zitierten Positionen sind so unterschiedlich wie das, was sie 
kritisieren, und ich möchte sie nicht verallgemeinern. Auch 
ihre politischen Stoßrichtungen und ihre argumentative Tiefe 
unterscheiden sich fundamental. Manche leisten einen argu-
mentativen Austausch, andere sind nur stumpfe Verunglimp-
fungen. Die Konfliktlinien sind zugleich klar und verwaschen. 
Anstatt mich zwischen ihnen aufzureiben, geht es mir in die-
sem Buch darum, eine andere, konstruktivere Sichtweise zu 
erarbeiten. Dass Sprechakte und Praxen des Situierens struk-
turelle Zusammenhänge verdecken und zu Generalisierungen 
verleiten können, ist nicht von der Hand zu weisen und findet 
sich als Warnung auch in Schriften, die sich zur Situiertheit 
ihrer Annahmen bekennen.82 Dass der Bezug aller Aussagen 
auf die eigene Position polarisieren kann und mitunter die 
Gefahr birgt,  „Dissens auf moralische Kategorien von Gut und 
Böse“ zu verengen,83 ist fraglos richtig. Ich glaube aber, dass 
der Streit um Abstraktion, d. h. die Unabhängigkeit von der 
jeweiligen Situation, und Konkretion, d. h. die Partikulari-
tät jedes Zugangs zur Welt, den Weg zu einer konstruktiven, 
historisch fundierten Auseinandersetzung mit situierter Sub-
jektivität potenziell versperrt.

lichen Strukturwandels hin zu Pluralisierung ebenso wie zur Ökonomisierung 
des Sozialen beschrieben, der sich in den genannten Tendenzen äußert. Kijan 
Espahangizi,  „Identitätspolitik & Diversity. Eine historische Spurensuche zu Fra-
gen der Gegenwart“, Antrittsvorlesung, Universität Zürich, 23.10.2023.
82	 Vgl. Sarah-Lea Effert und Hannah Vögele,  „Check Your Privilege Check! Eine soli-
darische Kritik des Privilegiendiskurses“, in: Diskurs 7 (2022), S. 40–67, hier S. 59; Max 
Liboiron, Pollution is Colonialism, Durham: Duke University Press 2021, S. VII.
83	 Eva Berendsen, Saba-Nur Cheema und Meron Mendel,  „Finger auf Wunden 
oder: Der direkte Weg ins Fettnäpfchen“, in: dies. (Hg.), Trigger Warnung. Identitäts­
politik zwischen Abwehr, Abschottung und Allianzen, Berlin: Verbrecher Verlag 2019, 
S. 7–20, hier S. 12.



Florian Sprenger

82

Dies zeigt sich insbesondere beim Blick auf die historischen 
Ausgangspunkte dieser Konflikte. Bezeichnenderweise folgen 
die heute gegen das, was Identitätspolitik genannt wird, vor-
gebrachten Positionen nicht selten einem bis in die Culture 
und Science Wars der 1980er Jahre zurückreichenden Dreh-
buch. In den damaligen Konflikten standen der vermeint
liche  „Relativismus“ der Postmoderne und die These der 
sozialen Konstruktion von Wissen im Mittelpunkt, weil sie, so 
die Befürchtung, die Grundlagen der Wissenschaft zerstören 
würden.84 Eine Blaupause dieser Kritik formuliert bereits 1987 
der Philosoph Allen Bloom in seinem Buch The Closing of the 
American Mind, das einen vielsagenden Untertitel trägt: How 
Higher Education has Failed Democracy and Impoverished the 
Souls of Today’s Students.85 Blooms unerwarteter Bestseller, der 
sich trotz langer Ausführungen zur antiken Philosophie mehr 
als eine halbe Million Mal verkauft, wirft den nordameri
kanischen Bildungsinstitutionen ein Versagen angesichts des 
zunehmenden kulturellen Relativismus vor und zieht Ver-
gleiche zur Dekadenz der Weimarer Republik. Die  „open-
mindedness“ sei ein Effekt des Relativismus, der nicht mehr 
in gut und schlecht unterscheide und jede Meinung als gleich
wertig ansehe:  „Relativism in theory and lack of relatedness in 
practice make students unable to think about or look into their 
futures, and they shivel up within the confines of the present 
and material I.“86 Mit dem Fokus auf individuelle Erfahrung 

84	 Als jüngste Iteration vgl. Helen Pluckrose und James A. Lindsay, Cynical Theo­
ries: How Activist Scholarship Made Everything About Race, Gender, and Identity – And 
Why This Harms Everybody, Durham: Pitchstone Publishing 2020, S. 117.
85	 Vgl. Allan Bloom, Closing of the American Mind: How Higher Education Has Failed 
Democracy and Impoverished the Souls of Today’s Students, New York: Simon & Schus-
ter 1987.
86	 Ebd., S. 132. Als Ursache für den um sich greifenden Antirationalismus und 
Nihilismus benennt Bloom  „the German Connection“: Nietzsche, Freud, Weber 
und Heidegger wurden über die Emigrant:innen Herbert Marcuse, Erich Fromm, 



2. Wie schreibt man ein Buch über Situiertheit?

83

und Entfaltung verlören die neuen Modefächer und post
modernen Theorien an den Universitäten kritisches Denken 
und Wahrheitssuche aus dem Blick.

Blooms Angriff hat zahlreiche Nachahmer:innen gefun-
den und ist gleichsam zum Prototypen einer kulturkritischen 
Relativismuskritik geworden. Seiner Stoßrichtung folgend 
wenden sich in den sogenannten Science Wars konservative bis 
rechte Politiker:innen Seite an Seite mit Naturwissenschaft-
ler:innen gegen die Annahme, dass Wissen, Wahrheit und 
Objektivität nicht gegeben, sondern situiert sind und produ-
ziert werden. Verfestigt wird dieses Schema Mitte der 1990er 
Jahre: In ihrem Buch Higher Superstition stellen Paul Gross und 
Norman Levitt 1994 in einer überaus polemischen Rhetorik 
den  „natural sciences“ die  „academic left“ gegenüber – eine 
Differenz, in der die eine Seite automatisch mit Wissenschaft-
lichkeit identifiziert, die andere aber lediglich als politisches 
Unterfangen gekennzeichnet wird. Diese Dichotomie ist hie-
rarchisch und operiert mit der Unterstellung, dass die  „aca
demic left“ der Wissenschaft feindlich gesonnen sei:  „To put it 
bluntly, the academic left dislikes science.“87 Ihr wird ein Rela-
tivismus vorgeworfen, der die Grundlagen der Wissenschaft 
zerstöre: Wissenschaftliche Neutralität sei unmöglich, wenn 
man den Begriff der Objektivität dekonstruiere und von der 
Situiertheit allen Wissens ausgehe:  „Sociologists and social 
theorists, including quite a few Marxists, tend to produce 
what may be called ‚cultural constructivist‘ analyses, view-
ing scientific knowledge as historically and socially situated 
and encoding, in unacknowledged ways, prevailing social pre
judices.“88 Dieser Vorwurf, politische Interessen zu verfolgen, 

Bruno Bettelheim und Hannah Arendt nach Nordamerika getragen und dort von 
den französischen Poststrukturalisten verbreitet. 
87	 Paul R. Gross und Norman Levitt, Higher Superstition: The Academic Left and Its 
Quarrels With Science, Baltimore: Johns Hopkins University Press 1998, S. 2.
88	 Ebd., S. 11.



Florian Sprenger

84

die Wahrheit zu untergraben und unwissenschaftlich zu sein, 
ist nicht zu trennen vom Kriterium der Verwertbarkeit objek-
tiver Erkenntnisse, mit dem alles aussortiert werden kann, was 
uneindeutig ist.

In der Folge ist die Universität auch in Deutschland jüngst 
zur Zielscheibe rechter Akteure geworden, die nicht selten 
selbst an ihr arbeiten: Während Feuilletonist:innen und 
Lobbygruppen wie das sogenannte  „Netzwerk Wissenschafts-
freiheit“ insinuieren, dass Sprechverbote für weiße, männliche 
Professoren das Abendland bedrohen, spielen sich die tatsäch-
lichen Angriffen jedoch auf ganz anderer Ebene ab (und die 
Klagen weißer Professoren sind nur ihr Vorspiel). Mit den 
Argumentationsfiguren, die von Bloom, Levitt und Gross vor-
geprägt wurden, wird Fächern wie den Gender Studies oder 
den Postcolonial Studies ihre Legitimität aberkannt – und es 
sollte klar sein, dass diese Disziplinen nur der erste Gegner 
sind. Eines der Versäumnisse der deutschsprachigen Debatte 
liegt darin, diesen zunehmend über den Atlantik reichen-
den Kampf nicht als einen Kampf um Ressourcen zu begrei-
fen:  „The Humanities Crisis Is a Funding Crisis“.89 Ins Gewand 
einer wissenschaftstheoretischen Debatte gekleidet, arbeiten 
die sich selbst als  „natural sciences“ verbuchenden Akteure – 
ob freiwillig oder nicht – dem Instrumentarium des Neolibera-
lismus zu und ermöglichen es staatlichen und administrativen 
Instanzen, Anwendbarkeit und Verwertbarkeit zu inhaltlichen 
Ausschlusskriterien zu machen. Bedroht sind alle Fächer, die 
ihre Marktförmigkeit nicht positivistisch unter Beweis stel-
len können – bis hin zur Mathematik und zur theoretischen 
Physik.

89	 Christopher John Newfield,  „The Humanities Crisis Is a Funding Crisis“, https://
president.mla.hcommons.org/2022/08/10/the-humanities-crisis-is-a-funding-crisis 
[letzter Zugriff 29.8.2024].



2. Wie schreibt man ein Buch über Situiertheit?

85

Die Hellsichtigkeit von Donna Haraways Text  „Situated 
Knowledges“ liegt darin, diese Überlagerungen des identitäts-
politischen, des wissenschaftstheoretischen und des institu-
tionspolitischen battlegrounds früh erkannt zu haben. Denn sie 
formuliert ihren Vorschlag der  „situated knowledges“ explizit 
als Ausweg aus der Pattstellung zwischen dem wissenschafts-
feindlichen Relativismus und den Gefahren des objektivis
tischen Realismus; und zwar, indem sie solchen Angriffen 
einen Wissensbegriff entgegenhält, der keinen Anspruch auf 
Neutralität erhebt, aber Objektivität durch die Auseinander-
setzung mit der Partikularität des eigenen Standpunkts errei-
chen will. Ihr Konzept der Situiertheit wendet sich sowohl 
gegen den Realismus, der vorgibt, aus dem Nirgendwo zu spre-
chen, als auch gegen den Relativismus, der so tut, als würde 
er von überall her sprechen. Die auf die These der sozialen 
Konstruktion von Wissen oder von Kategorien wie Geschlecht 
und Rasse gerichteten Angriffe gelten aber nicht allein dem 
wissenschaftshistorischen Konstruktivismus, sondern sind, 
so interpretiert sie Haraway, eingebettet in den Kampf um 
die unmarkierte Position des god trick, die sich außerhalb der 
Situation verortet, und den mit ihr einhergehenden Anspruch 
auf Objektivität, mithin auf das Sprechen im Namen einer uni-
versellen Wissenschaftlichkeit. Die Situiertheit allen Wissens, 
die Haraway dem entgegenhält, geht mit Formen der Objek
tivität einher, die nicht mehr durch den god trick vereinnahm-
bar sind und ein Sprechen ohne Ort verunmöglichen.

Die feministischen Autor:innen, die Situiertheit als Kon-
zept formulieren, sind sich entsprechend der Gefahren einer 
Individualisierung von Verantwortung bewusst und betonen 
die demokratische Kollektivität dieser Praxis. Sie verlieren die 
strukturellen Bedingungen von Identitätskategorien und Sub-
jektivierungsweisen nicht aus dem Blick. Die aus ihren Texten 
folgende Praxis soll weniger individualistisch als relational 
vorgehen, also das Individuum als Teil einer Gemeinschaft 



Florian Sprenger

86

ausweisen.90 Diese Relation in den Blick zu nehmen bedeutet, 
die Strukturen der Unterdrückung zu analysieren: Wie wird 
eine Gruppe unterdrückt, woher kommt die Unterdrückung 
und in welchem historischen Kontext ist sie entstanden?91 
Erst in der Auseinandersetzung mit anders positionierten 
Menschen kann man sich, so Patricia Hill Collins, dialogisch 
mit der eigenen Situiertheit beschäftigen.92 Das bedeutet 
auch, dass es keine soziale Gruppe geben kann, die aufgrund 
ihrer Erfahrung einen exklusiven Zugang zu Wissen über die 
eigene Position in Anspruch nehmen kann – dieser Zugang ist 
immer schon geteilt, könnte man mit Collins daher Kritiken 
an der vermeintlichen Exklusivität von Identitätspolitik ent-
gegenhalten.

Von Kritiker:innen wird die im Situieren liegende Partei-
lichkeit hingegen häufig auf die  „privilege/oppression land-
scape“93 reduziert, als würde es ausschließlich um Fragen 
der Unterdrückung und ihrer Überwindung gehen. Bei der 
Lektüre der entsprechenden Quellen wird aber deutlich, dass 
diese Herausforderung in einen breiteren Rahmen eingebettet 
ist: Die Solidarität bezieht das Subjekt auf seine Umgebung. 
Deshalb ist Situiertheit im feministischen Sinn etwas anderes 
als Betroffenheit: Betroffenheit ist unidirektional, Situiertheit 
relational. Das Individuum wird in feministischen Texten zum 
Situieren also gerade nicht auf seine innere  „Befindlichkeit“ 
zurückgeworfen, sondern soll den Blick nach außen lenken 
und die Relationen erkennen, in denen es steht:

90	 Vgl. Patricia H. Collins, Black Feminist Thought. Second Edition, London: Rout-
ledge 2000; Celia Lury und Nina Wakeford,  „Introduction: A Perpetual Inventory“, 
in: dies. (Hg.), Inventive Methods: The Happening of the Social, London: Routledge 
2012, S. 1–24, hier S. 14.
91	 Vgl. Emily Martin:  „Meeting Polemics with Irenics in the Science Wars“, in: 
Andrew Ross (Hg.), Science Wars, Durham: Duke University Press 1996, S. 61–79, 
hier S. 73.
92	 Collins, Black Feminist Thought, 236 f.
93	 Pluckrose und Lindsay, Cynical Theories, S. 118.



2. Wie schreibt man ein Buch über Situiertheit?

87

If we conceive of the self not only as one of situated (and thus 
partial) vision but also as a practical situated subject, one whose 
knowledge and whose reciprocal relations with others (be they 
antagonistic or solidaristic) come into being through praxis and 
its practico-inert mediations, we avoid the fragmenting tenden-
cies implicit in identity politics, as well as other forms of multiple-
difference feminism.94

Mit dem Verweis auf die relationale (und deshalb im weiteren 
Sinn ökologische) Verfasstheit situierter Subjektivität hat man 
dem Argument der identitätspolitischen Versubjektivierung 
von  „Befindlichkeit“ und der Moralisierung von Positionie-
rung aber noch nicht den Wind aus den Segeln genommen: 
Strukturelle Ursachen von Ungleichheit sind häufig nicht von 
einem spezifischen Standpunkt aus beobachtbar. Oft setzt 
ihre Erkenntnis – nicht zu reden von ihrer Veränderung – die 
Abstraktion vom Ort der eigenen Beobachtung voraus, um 
ihre überindividuellen Bedingungen zu erkennen.95 Was den 
Vorwürfen der zitierten Kritiker:innen jedoch entgeht, ist 
die strukturelle Dimension der mit dem Situieren einher
gehenden Subjektivierung. Das Situieren ist nicht einfach nur 
ein Sprechen über sich selbst, über die eigene Gewordenheit, 
Positionalität und Biografie. An ihm lässt sich vielmehr ein 
für die Gegenwart prägendes Beziehungsgefüge herausarbei-
ten. Der von Kritiker:innen als inquisitorisch beschriebene 
Modus der  „Anerkennungszumutungen“,96 der Identitäts

94	 Sonia Kruks, Retrieving Experience: Subjectivity and Recognition in Feminist Politics, 
Ithaca: Cornell University Press 2001, S. 127.
95	 Vgl. zu den damit einhergehenden erkenntnistheoretischen Fragen und zur 
Differenz zwischen standpoint epistemologies und intellektualistischen, aperspek
tivischen Positionen Briana Toole,  „Demarginalizing Standpoint Epistemology“, 
in: Episteme 19:1 (2022), S. 47–65.
96	 Harald Welzer,  „Identitätspolitik. Krankheit oder Kur?“, in: Philosophie Magazin 
2017, https://www.philomag.de/artikel/identitaetspolitik-krankheit-oder-kur [letz-
ter Zugriff: 29.8.2024].



Florian Sprenger

88

fetisch, die  „Epidemie der sprachpolizeilichen Exzesse“97 und 
der strategische Einsatz von Empfindlichkeit erweisen sich in 
dieser Perspektive als Bestandteile einer komplexen Konstella-
tion von Subjektivität, Macht und Wahrheit. Dieses Verhältnis 
wiederum bringt eine bestimmte Form der  „kritischen Hal-
tung“ mit sich, die von der Situiertheit des Subjekts (oder der 
Weigerung, diese Situiertheit anzuerkennen) ausgeht – und 
genau deswegen als Kritik von Privilegien und diskriminie-
renden Strukturen so wirksam ist, aber auch problematisch 
werden kann.

Deshalb scheint es mir wenig sinnvoll, die Theorie und 
die Praxis bzw. den Begriff und den Vollzug des Situierens 
voneinander zu trennen, um die erstrebenswerten Ziele der 
Theorie gegen die versagende Praxis aufzurechnen oder eine 
alte, solidarische gegen eine neue, individualistische Iden
titätspolitik zu stellen.98 Sicherlich kann die Praxis scheitern 
und an der Theorie vorbeigehen, aber die enge Verschrän-
kung beider – und die Praxisförmigkeit von Theorie sowie 
die jeder Praxis innewohnende Theorie – deuten darauf hin, 
dass eine andere Herangehensweise hilfreicher sein könnte. 
Wenn es stimmt, dass Subjektivierung – als ein Verhältnis 
von Subjekt, Wahrheit und Macht – auf der Produktion von 
Wissen des Subjekts über sich selbst beruht, dann kann man, 
abseits der unproduktiven Theorie/Praxis-Differenz, bei den 

97	 Ebd.
98	 So etwa Mark Lilla und Ella Whelan,  „Mehr Bürgersinn, weniger Gruppen-
denken. Interview mit Mark Lilla“, in: Johannes Richardt (Hg.), Die sortierte Gesell­
schaft. Zur Kritik der Identitätspolitik, Frankfurt: Novo 2018, S. 35–42, hier S. 36. 
Dass das Situieren prinzipiell als Beobachtung von Ungleichheit begrüßenswert 
sei, betonen zahlreiche Kritiker:innen in einer typischen rhetorischen Figur der 
ablehnenden Aneignung, etwa Johannes Richardt,  „Streitkultur statt Schub
ladendenken!“, in: ders. (Hg.), Die sortierte Gesellschaft. Zur Kritik der Identitätspolitik, 
Frankfurt: Novo 2018, S. 6–10, hier S. 6; Daniel Ullrich und Sarah Diefenbach, Es 
war doch gut gemeint. Wie Political Correctness unsere freiheitliche Gesellschaft zerstörte, 
München: riva 2017; Stegemann, Identitätspolitik.



2. Wie schreibt man ein Buch über Situiertheit?

89

Produktionsbedingungen dieses Wissens ansetzen. Identität 
wird hergestellt. Diese Produktion ist stets in politische Kräfte
verhältnisse eingebettet. Die Identität der Identitätspolitik 
sollte daher nicht als gegeben verstanden werden, sondern als 
historisches Ergebnis eben dieser politischen Auseinander
setzung mit Identitätskonzepten. Gerade marginalisierte Posi-
tionen ermöglichen es, die Ausschlussmechanismen, die jeder 
Gesellschaft innewohnen, zu beobachten. Mit Blick auf diese 
Produktionsbedingungen von Identität besteht der Weg, den 
ich in diesem Buch einschlage, im Schreiben über mich selbst 
und der Frage, wie ich als der, der ich bin (oder als der ich 
mich vorstelle) über das Situieren schreiben kann (und wer 
dann der Autor dieses Buches ist). Zwischen dem Schreiben 
über sich selbst und der strukturellen Kritik dieser  „Befind-
lichkeit“ besteht für mein Buch kein Widerspruch. Entspre-
chend unergiebig ist es, identitätspolitische Praktiken der Sub-
jektivierung ausschließlich als  „neoliberale Erzeugung von 
Ungleichheit“ abzutun.99

Der Begriff der  „Befindlichkeit“ ist im Zuge dieser identi-
tätspolitischen Debatten zu einer derogativen Kampfvokabel 
geworden, mit der der vermeintliche Innerlichkeitsfetisch 
und der Bekenntniszwang gekennzeichnet werden: Sich 
situierende Subjekte stellen, so die Kritik, ihre eigene Befind-
lichkeit über strukturelle Fragen und überschreiben politische 
Kämpfe mit  „partikularistische[n] Sentimentalitäten“.100 Es 
ist von einem  „Jahrmarkt der Befindlichkeiten“ die Rede.101 
Doch der Begriff der  „Befindlichkeit“ ist, wie sich noch zeigen 

99	 Pfaller, Sprecht wie Mimosen! Handelt wie Bestien!, S. 127.
100	Susanne Schröter,  „Mehr kulturelle Aneignung wagen“, in: Frankfurter All­
gemeine Zeitung, 5.7.2021, https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/iden 
titaetspolitik-mehr-kulturelle-aneignung-wagen-17387431.html [letzter Zugriff: 
29.8.2024].
101	 Bernd Ahrbeck, Jahrmarkt der Befindlichkeiten. Von der Zivilgesellschaft zur Opfer­
gemeinschaft, Springe: Zu Klampen 2022.



Florian Sprenger

90

wird, weitaus komplexer als es den Anschein hat. Umgangs-
sprachlich bezeichnet er innere, oft als irrational verstandene 
Gestimmtheiten, hat aber auch eine philosophische Bedeu-
tung: In der Philosophie Martin Heideggers bezeichnet er die 
Geworfenheit des Individuums an den Ort, an dem es sich 
befindet und von dem aus es spricht.102 Heidegger zielt auf die 
Übereinstimmung von Identität und Ort – mithin das, was 
heute von der neurechten identitären Bewegung verfolgt wird 
und von den Emanzipationsversprechen der Identitätspolitik 
denkbar weit entfernt ist. Im Begriff der Situiertheit steckt 
dementsprechend das Risiko, einer solchen Übereinstimmung 
und Eindeutigkeit zuzuarbeiten, aber auch das Potenzial, ihr 
ein anderes, bodenloses Verständnis von Verortung entgegen-
zusetzen.

2.5  Politiken des Situierens

Gegen die Annahme der Situiertheit allen Wissens könnte 
man einwenden, dass gerade das Absehen vom Status der 
sprechenden Person zu den wichtigsten Errungenschaften der 
Aufklärung gehört. Dass die Aussagen einer Bäuerin den glei-
chen Geltungsanspruch haben wie die eines Königs, ist keine 
Kleinigkeit. Das Ideal der Gleichheit zielt darauf, dass alle 
Menschen – unabhängig von Herkunft, Geschlecht oder Ein-
kommen – gleichbehandelt werden und damit auch die Reich-
weite ihrer Aussagen allgemeingültigen Bewertungskriterien 
unterworfen wird. Der philosophische Ausweg der Epoche der 
Aufklärung aus der Ungleichheit gesellschaftlicher Positionen, 
im weiteren Sinn auch aus der Partikularität des Subjektiven 
und aus der perspektivischen Vielstimmigkeit, bestand in der 
Einführung einer bedingungslosen, abstrakten und idealen 

102	Heidegger, Sein und Zeit, §29.



2. Wie schreibt man ein Buch über Situiertheit?

91

Subjektivität. Paradigmatisch wurde diese Subjektivität von 
René Descartes nach dem Prinzip naturwissenschaftlicher 
Erkenntnis modelliert. Der damit einhergehende Anspruch 
auf Objektivität, dessen spannungsreiche Geschichte Lor-
raine Daston und Peter Galison rekonstruiert haben, sieht 
von den lokalen, partikularen und an den Körper gebunde-
nen Bedingungen des Wissens gerade ab.103 Alles Subjektive 
wird entsprechend als Verzerrung begriffen, die es zu vermei-
den gilt. In der Folge verwandelt die neuzeitliche Wissenschaft 
intersubjektive, mithin transsituative Überprüfbarkeit in den 
methodischen Testfall für jedes Wissen. Wer auch immer sich 
auf dieses Wissen bezieht, kann mithilfe dessen, was Hara-
way den god trick genannt hat, mit dem Anspruch auftreten, 
allgemein, objektiv und wahr zu sprechen, ohne von der ge
gebenen Situation und ihren Partikularitäten beeinflusst zu  
sein.

Hinter der Annahme eines sich selbst transparenten 
cartesianischen Subjekts steht demnach die Prämisse, dass 
alle Subjekte gleich sind, in der gleichen Situation das Glei-
che wahrnehmen und gleichermaßen zu methodisch-ratio-
nalistischem Denken befähigt sind. Auch die kantianische 
Definition des autonomen Subjekts bleibt dieser Normativität 
treu: Es soll zu individuellem Verstandesgebrauch fähig sein, 
indem es sich in den Standpunkt anderer hineinversetzt, um 
zu Objektivität zu gelangen. Es muss also seine partikulare 
Perspektive gegen andere Perspektiven tauschen können, ohne 
dass seine Rationalität inkonsistent wird.104 Rationalität wird 
in der Konsequenz als unabhängig von partikularen Einflüs-
sen verstanden.

103	Vgl. Lorraine Daston und Peter Galison, Objektivität, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 
2007.
104	Vgl. James C. Lang,  „Epistemologies of Situated Knowledges: ‚Troubling‘ Know-
ledge in Philosophy of Education“, in: Educational Theory 61:1 (2011), S. 75–96, hier 
S. 314.



Florian Sprenger

92

Die Schattenseiten dieses Modells von Subjektivität, das 
auch der Überlegenheitsprämisse des westlichen Kolonialismus 
zugrunde liegt, sind in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts 
immer wieder hervorgehoben worden.105 Insbesondere die femi-
nistischen Positionen der 1980er Jahre haben – mit explizitem 
Bezug auf die marxistischen Debatten dieser Zeit – darauf hin-
gewiesen, dass sich nicht jedes Subjekt auf diesen idealen Stand-
punkt stellen kann. Das egalitäre Subjekt der Aufklärung trete 
zwar als universell auf, sei jedoch weiß, männlich und euro-
päisch markiert. Wer die Macht hat, von einem unmarkierten 
Standpunkt zu sprechen, hat auch die Macht, andere zu mar-
kieren.  „Er“ versteht sich selbst anhand einer  „unmarkierten 
Kategorie, die sich im Modus des evident Universalen historisch 
gewaltsam durchgesetzt hat“.106 Ein Subjekt, das dem nicht ent-
spricht, ist also nicht zu Rationalität fähig, womit in der Kon-
sequenz nicht-weißen, nicht-männlichen und nicht-westlichen 
Subjekten jene Fähigkeit abgesprochen werden kann, die das 
idealisierte, männliche Subjekt auszeichnet.107

Aus unterschiedlichen Richtungen haben feministische 
Ansätze die enge Verflechtung dieses Subjektmodells mit 
Herrschaftsverhältnissen und Maskulinität herausgearbeitet, 
um eine andere Konzeption von Subjektivität nahezulegen. 
Diese Ansätze entstehen zumeist selbst aus prekären, oppo-

105	Zum Zusammenhang von Kolonialismus, postkolonialer Theorie und Univer-
salismus vgl. Chibber,  „Kapitalismus, Klasse und Universalismus“.
106	Sabine Hark und Paula-Irene Villa, Unterscheiden und herrschen. Ein Essay zu den 
ambivalenten Verflechtungen von Rassismus, Sexismus und Feminismus in der Gegen­
wart, Bielefeld: Transcript 2017, S. 25. Noam Gramlich und Annika Haas haben 
darauf hingewiesen, dass unmarkiertes Sprechen (etwa in Form des  „man“) auch 
eine Schutzfunktion für vulnerable Personen haben kann, die ihre Identität nicht 
offenlegen wollen. Vgl. Annika Haas und Noam Gramlich,  „Situiertes Schreiben 
mit Haraway, Cixous und grauen Quellen“, in: Zeitschrift für Medienwissenschaft 20 
(2019), S. 38–51, hier S. 43.
107	Vgl. dazu aus feministischer Sicht Lorraine Code, What Can She know? Feminist 
Theory and the Construction of Knowledge, Ithaca: Cornell University Press 1991, S. 10.



2. Wie schreibt man ein Buch über Situiertheit?

93

sitionellen Subjektpositionen. Die Auswirkungen der eigenen 
Position auf das feministische Sprechen werden von ihnen 
beständig reflektiert. Vermutlich wäre es nicht übertrieben, 
diese Reflexionsschleife an den Anfang feministischer Bewe-
gungen zu setzen, noch bevor überhaupt Begriffe zur Beschrei-
bung dieses Zusammenhangs zur Verfügung standen. Der 
spätere Vorschlag, alles Wissen als situiert zu begreifen, ist 
aufs Engste mit der Geschichte feministischen Gegenwissens 
verbunden. Die Entstehung dieser Ansätze werde ich im sechs-
ten Kapitel ausführlich darstellen, möchte sie an dieser Stelle 
aber bereits skizzieren, um den politischen Einsatz des femi-
nistischen Verständnisses von Situiertheit zu verdeutlichen 
und in der Geschichte feministischer Auseinandersetzungen 
mit Unterdrückungserfahrungen zu verorten. So werden auch 
die Konfliktlinien der aktuellen Kontroversen klarer.

Anders als in der rationalistischen Auslegung der Aufklä-
rung, die den abstrakten, aber maskulin konnotierten Stand-
punkt des transparenten Subjekts prämiert, ist der Ausgangs-
punkt der feministischen Epistemologien der 1980er Jahre, dass 
jeder Standpunkt in gesellschaftlichen und ökonomischen Kon-
flikten steht, die bestimmen, was von diesem Standpunkt aus 
sagbar ist und was nicht. Konsequenterweise können aus dieser 
Perspektive nicht alle Standpunkte gleich sein, weil bestimmte 
Zusammenhänge von bestimmten gesellschaftlichen Positio-
nen aus besser oder schlechter zu erkennen sind. Mit dieser 
Prämisse schließen die frühen feministischen Erkenntnis
theorien an den Begriff des Klassenstandpunkts an, mit dem 
marxistische Theorien, allen voran die Arbeiten György Lukács, 
in den 1920er Jahren die ökonomische Bedingtheit der erkennt-
nistheoretischen Standpunkte des Proletariats und der Bour-
geoisie betonen. Und nur ersterem verschafft seine Position 
innerhalb der gesellschaftlichen Konflikte das Potenzial zur 
Revolution (und damit zur Überwindung aller Standpunkte): 
Vom unterdrückten Standpunkt aus sind, so die Erklärung, die 



Florian Sprenger

94

Bedingungen der Unterdrückung und die ihr zugrunde liegen-
den gesellschaftlichen Verhältnisse sichtbar und damit auch, 
wie sie verändert werden könnten. Mit dem Begriff des (Klas-
sen-)Standpunkts erklärt der Marxismus dementsprechend den 
Zusammenhang von Subjektivität, revolutionärer Praxis und 
gesellschaftlichen Formationen.

Auf diesen Gedanken baut der 1983 erschienene, die 
Debatte um standpoint epistemologies eröffnende Text  „The 
Feminist Standpoint“ von Nancy Hartsock auf. Er argumen-
tiert, dass die Unterdrückungsmechanismen des Patriarchats 
vom Standpunkt marginalisierter Frauen aus besser erkannt 
werden können als vom Standpunkt von Männern.108 Im Kern 
dieser Debatten steht mithin der Anspruch, marginalisier-
ten Gruppen nicht nur die Möglichkeit zur Artikulation ihrer 
Standpunkte zu geben, sondern diese Standpunkte als beson-
dere Perspektiven hervorzuheben, weil ihnen andere Erfah-
rungen und andere Formen der Arbeit zugrunde liegen.

An Hartsock anschließend haben im englischsprachen 
Raum vor allem Sandra Harding und Donna Haraway, aber 
auch Alison Wylie, Dorothy Smith oder Patricia Hill Collins 
die Unterschiedlichkeit von Positionen zum Ausgangspunkt 
gemacht, von dem aus sich das Herrschaftswissen des von 
überall und nirgendwo sprechenden Subjekts untergraben 
lässt. Entscheidend ist dabei, dass die feministischen Texte 
gerade keinem Relativismus das Wort reden, der jede Aus-
sage zu einer subjektiven Stellungnahme erklärt, sondern 
vom Anspruch getragen sind, einen alternativen Wissens-
begriff zu etablieren, der die Standortbezogenheit jeder Aus-
sage an ihren Objektivitätsanspruch koppelt.109 Keineswegs 

108	Vgl. Hartsock,  „The Feminist Standpoint“.
109	Vgl. die Beiträge in Astrid Deuber-Mankowsky und Christoph F. E. Holzhey 
(Hg.), Situiertes Wissen und regionale Epistemologie. Zur Aktualität Georges Canguil­
hems und Donna J. Haraways, Wien: Turia + Kant 2013.



2. Wie schreibt man ein Buch über Situiertheit?

95

geht es den feministischen standpoint epistemologies oder 
Haraways Konzept der Situiertheit darum, Wissenschaftlich-
keit und Objektivität per se abzulehnen. Ihr Ziel ist vielmehr 
eine andere, feministische Wissenschaft, die auf neue Weise 
objektiv, aber nicht mehr neutral und unparteiisch sein kann. 
Situierte Objektivität basiert auf der Anerkennung der Situ-
iertheit allen Wissens – auch jenes Wissens, das sich selbst als 
unsituiert begreift.

Die damit einhergehenden Herausforderungen auszu-
formulieren und auf die inneren wie äußeren Konflikte des 
nordamerikanischen Feminismus Ende der 1980er Jahre zu 
beziehen, ist das große Verdienst von Haraways Text  „Situa-
ted Knowledges“ von 1988. Ihre These der Situiertheit allen 
Wissens ist mit dem Anspruch verbunden, dass jede Aussage 
trotz ihrer Partialität als gleichermaßen gültig betrachtet wer-
den sollte, weil es keine unsituierten Aussagen gibt. Damit ist 
jedoch keine Absage an Objektivität verbunden: Haraways 
Konzept der  „situated knowledges“ (das sie bezeichnender-
weise zumeist im Plural verwendet) erlaubt es, auch sich wider-
sprechende Wissensansprüche als gleichberechtigt zu behan-
deln. Marginalisierte Positionen sind dann gerade deswegen 
relevant, weil sie der dominanten Sicht auf die Welt anderes 
Wissen und andere Erfahrungen entgegenhalten. Situiertheit 
oder Positionalität bedeuten an Haraway anschließend also 
nicht, dass alle Positionen gleichwertig und schlicht subjektiv 
sind. Vielmehr soll ihre Inkommensurabilität hervortreten: 
Manches ist nur von manchen Positionen aus sicht- und sag-
bar, alles zugleich aber von nirgendwo her. Die Situiertheit 
allen Wissens zu betonen, bedeutet demnach immer auch, auf 
die Differenz zwischen Positionen hinzuweisen, die mitunter 
unüberbrückbar erscheinen mag.

Haraways Text über situiertes Wissen ist für den Verlauf 
der feministischen Debatten so wichtig, weil in ihm eine 
begriffliche Verschiebung sichtbar wird, die von Haraway 



Florian Sprenger

96

selbst nicht offengelegt wird und die in den bisherigen Debat-
ten auch kaum beachtet worden ist: Haraway ersetzt den 
marxistisch geprägten Begriff des Standpunkts durch den 
phänomenologisch geprägten Begriff der Situiertheit. Damit 
verschiebt sie den Fokus von gesellschaftlichen Strukturen auf 
individuelle Praktiken der Selbstbeobachtung, die zwar noch 
in gesellschaftliche Fragen eingebettet sind, aber als Verfah-
ren nicht mehr auf die Revolution, sondern auf die Auseinan-
dersetzung mit sich selbst zielen. Haraways Text findet eine 
Sprache, die die historische Konstellation auf neue Begriffe 
bringt, den Fokus zugleich aber auch neu ausrichtet: auf 
individuelle Unterdrückung und weniger auf kollektive Aus
beutung. Begriffsgeschichtlich verortet erweist sich Haraways 
Text gleichsam als Schlüssel, der diese Veränderung der  „kri-
tischen Haltung“ sich selbst gegenüber aufzuschließen vermag.

2.6  Consciousness raising

Situierende Sprechakte haben schon lange vor dieser Debatte 
marginalisierten Individuen und Gruppen im Rahmen femi-
nistischer, queerer oder dekolonialer Bewegungen dazu ge
dient, sich ausgehend von den eigenen Erfahrungen Gehör zu 
verschaffen, ohne die eigene Position unterzuordnen. Beson-
ders deutlich wird die neue Bedeutung des Sprechens über 
sich selbst an der bereits erwähnten, seit Ende der 1960er 
Jahre im feministischen Aktivismus weit verbreiteten emanzi-
patorischen Praxis des consciousness raising: In kleinen lokalen 
Gruppen reden Frauen vor anderen Frauen vertraulich und 
doch offen über ihre Erfahrungen als Frauen. Die Praxis die-
ser Gruppen wird beschreiben als ein durch Austausch an
geregter Prozess der Bewusstwerdung, der insbesondere die 
psychologischen Mechanismen der Unterdrückung durch
brechen soll:  „Consciousness raising […] shows them a new 



2. Wie schreibt man ein Buch über Situiertheit?

97

way to look at themselves and their world.“110 Diese Praxis hat 
in der individuellen Erfahrung ihren Ausgangspunkt, deren 
gemeinsame Basis sie im Akt des Teilens sichtbar macht. Sie 
ist daher mehr oder weniger stark in eine politische Analyse 
der strukturellen Zusammenhänge eingebettet. In den 1970er 
Jahren gibt es in den USA mehrere tausend selbstorganisierte, 
oft unter dem Dach des Women’s Liberation Movement koope-
rierende feministische, zumeist von weißen Frauen aus der 
Mittelschicht dominierte Gruppen, die sich an diesem  „orga-
nizing tool“ orientieren.111

Die von diesen Gruppen praktizierte Auseinandersetzung 
mit individuellen Erfahrungen zielt auf die Bewusstwerdung 
von Diskriminierung (und Privilegierung) in den gegebenen 
gesellschaftlichen Beziehungen und Verhältnissen, also, 
durchaus im Sinne der Aufklärung und mit Bezug auf den 
Marxismus, auf die Überwindung eines falschen Bewusst-
seins.112 1968 formulieren die New Yorker Aktivistinnen Kathie 
Sarachild und Irene Peslikis, die zu den sogenannten Red
stockings gehören, ein entsprechendes Programm und geben 
den dezentral organisierten feministischen Gruppen eine 
Anleitung an die Hand:  „Our task right now is to awaken ‚class‘ 

110	 Gay Abarbanell und Harriet Perl, Guidelines to Feminist Consciousness Raising: Pre­
pared for the National Task Force on Consciousness Raising of the National Organization 
for Women, Los Angeles: Selbstverlag 1976, S. 5.
111	 Ellen Willis,  „Radical Feminism and Feminist Radicalism (1984)“, in: dies., 
No More Nice Girls: Countercultural Essays, Minneapolis: University of Minnesota 
Press 2012, S. 117–150, hier S. 121. Vgl. Auch Diane Kravetz,  „Consciousness-Raising 
Groups in the 1970’s“, in: Psychology of Women Quarterly 3:2 (1978), S. 168–186, hier 
S. 168; zum Überblick Nancy Whittier,  „Identity Politics, Consciousness-Raising, 
and Visibility Politics“, in: Holly J. McCammon et al. (Hg.), The Oxford Handbook 
of U.S. Women’s Social Movement Activism, Oxford: Oxford University Press 2017, 
S. 376–397.
112	 Die Verbindung zur Aufklärung wird von Kathie Sarachild explizit gemacht. 
Kathie Sarachild,  „Consciousness Raising. A Radical Weapon“, in: Redstockings 
(Hg.), Feminist Revolution, London: Routledge 1975, S. 144–151, hier S. 145.



Florian Sprenger

98

consciousness in ourselves and others at mass scale.“113 Die 
Organisationsform der Gruppen ist angelehnt an die Theorie 
revolutionärer Zellen, die sich separat voneinander organisie-
ren und dann im Zuge der Umsetzung ihrer Ziele geradezu 
automatisch in einer großen Bewegung aufgehen sollen:  „Our 
feelings will lead to our theory, our theory to our action, our 
feelings about that action to new theory and then to new 
action“.114 Das Vorgehen orientiert sich an vier Schritten, die 
vom Sprechen über sich selbst ausgehen und auf dessen Ein-
bettung in gesellschaftliche Prozesse zielen: opening up, sharing, 
analyzing, abstracting.115 In allen diesen Schritten erweist sich 
die Auseinandersetzung mit den eigenen Privilegien und 
Benachteiligungen als Erkenntnisschlüssel:  „Analyzing what
ever privileges we may have – the white skin privilege, the edu-
cation and citizenship of a big-power (imperialist) nation privi-
lege, and seeing how these help to perpetuate our oppression 
as women, workers.“116

Daniel Loick hat die Entstehung des consciousness raising 
als Lösung für ein Problem beschrieben, das westliche eman-
zipatorische Bewegungen Ende der 1960er Jahre umtreibt: 
Wie lassen sich die gesellschaftlichen und die individuellen 
Bedingungen revolutionärer Veränderungen aufeinander 

113	 Vgl. ebd. 
114	 Kathie Sarachild,  „A Program for Feminist ‚Consciousness Raising‘“, in: Shu-
lamith Firestone (Hg.), Notes from the Second Year, New York: Radical Feminism 
1970, S. 78–80, hier S. 79. Vgl. dazu Naomie B. Rosenthal,  „Consciousness Raising. 
From Revolution to Re-Evaluation“, in: Psychology of Women Quarterly 8:4 (1984), 
S. 309–326, hier S. 314. 
115	 Pamela Allen, Free Space: A Perspective on the Small Group in Women’s Liberation, 
New York: Times Change Press 1970, S. 6.
116	 Sarachild, A Program for Feminist ‚Consciousness Raising’, S. 80. Heute ist das con­
sciousness raising Teil von aktivistischer Ratgeberliteratur. Vgl. Janet L. Freedman, 
Reclaiming the Feminist Vision: Consciousness-Raising and Small Group Practice, Jef-
ferson: McFarland & Company 2014; Nilan Yu (Hg.), Consciousness-Raising: Critical 
Pedagogy and Practice for Social Change, London: Routledge 2018.



2. Wie schreibt man ein Buch über Situiertheit?

99

beziehen? Wie kann man die Isolation des Individuums auf-
lösen und die Arbeit an gesellschaftlicher und individueller 
Emanzipation miteinander verschränken? Doch der mit dem 
consciousness raising einhergehende Fokus auf individuelle 
Betroffenheit kann dazu führen, dass diese Praxis, wie Maria 
Mies 1978 kritisiert,  „beim Bewusstwerden der Frauenmisere 
stehenbleibt“.117 Die Herausforderung besteht Loick zufolge 
darin, diese Bewusstwerdung in den Prozess der liberation zu 
integrieren. Von neuen Therapieformen in der Psychologie 
und einem neuen Verständnis von Bildung als Selbstbildung 
in der Pädagogik über partizipative Formate in der Kunst bis 
hin zur revolutionären Praxis in der Politik entstehen in den 
1960er Jahren zahlreiche neue Praktiken, die auf ähnliche 
Weise die Einbettung des Subjekts in seine gesellschaftliche 
Position zum Ausgangspunkt machen. Wie Ellen Herman und 
Eva Illouz gezeigt haben, schließen die feministischen Akteu-
rinnen insbesondere an Arbeiten aus der Psychologie an und 
sind mit dafür verantwortlich, dass sich in den 1970er Jahren 
therapeutische Ansätze in Nordamerika stark verbreiten.118

Als psychologische Therapieform wird das consciousness 
raising allerdings gerade nicht verstanden: Therapie wendet 
sich, so die zeitgenössische Kritik, nämlich nach innen und 
sucht die Ursachen für Probleme im Individuum, während für 
die Feministinnen klar ist, dass sich im Individuum nur die 
Probleme der Gesellschaft äußern:  „The woman is made sick 
by society; society has conditioned her to be a supporter of the 
system which oppresses her.“119 Nicht zuletzt deswegen liegt es 

117	 Maria Mies,  „Methodische Postulate zur Frauenforschung. Dargestellt am Bei-
spiel der Gewalt gegen Frauen“, in: Beiträge zur feministischen Theorie und Praxis 1 
(1978), S. 41–63, hier S. 60.
118	 Ellen Herman, The Romance of American Psychology: Political Culture in the Age of 
Experts, Berkeley: University of California Press 1995, S. 296; Eva Illouz, Cold Inti­
macies: The Making of Emotional Capitalism, Cambridge: Polity Press 2007, S. 24–35.
119	 Abarbanell und Perl, Guidelines to Feminist Consciousness Raising, S. 1.



Florian Sprenger

100

nahe, dieses Sprechen über sich selbst als eine Selbsttechno-
logie zu begreifen.

Bereits an den Anfängen dieser neuen Praxis taucht, wie 
Nora Ruck gezeigt hat, ein Konflikt auf, der bis in die Gegen-
wart reicht: Lenkt der Bezug auf die eigene Erfahrung von den 
eigentlichen, im kapitalistischen System zu suchenden Ur
sachen von Unterdrückung ab? Oder eröffnet erst dieser Bezug 
dem Subjekt eine neue Lebensform unter diesen Bedingun-
gen? Entsprechend stellt sich auch der Praxis des consciousness 
raising die Herausforderung, die Partikularität der je eigenen 
Erfahrung mit einer universellen Perspektive zu verbinden. 
Brian Norman hat gezeigt, dass insbesondere die Texte von 
afroamerikanischen Autorinnen, die nach diesem Muster 
vorgehen, sowohl die Differenz zwischen weißen und nicht-
weißen Frauen als auch die Notwendigkeit von universeller 
sisterhood betonen.120 Sie adressieren also gleichermaßen die 
partikulare Position des ethnisch markierten Individuums 
und die Universalität der kollektiven Schwesternschaft. Die 
Betonung der Differenzen scheint nötig, um sie schließlich 
aufzuheben.

In diesem Kontext wird von der New Yorker Feministin 
Carol Hanisch 1969 der Slogan  „The Personal is Political“ ge
prägt, um dem Vorwurf, die consciousness raising praktizieren-
den Gruppen seien nur auf sich selbst fixiert und würden die 
eigentliche politische Arbeit ignorieren, eine Politisierung der 
Alltagserfahrung entgegenzuhalten.121 Diese Politisierung 
ist eng verbunden mit jenem Kampf um Anerkennung, der 

120	Norman zeigt anhand von Dokumenten aus der zweiten Phase der nord
amerikanischen Frauenbewegung die in ihnen verhandelten Differenzen und 
Vergemeinschaftungen. Brian Norman,  „The Consciousness-Raising Document. 
Feminist Anthologies, and Black Women in ‚Sisterhood Is Powerful‘“, in: Fron­
tiers 27:3 (2006), S. 38–64.
121	Vgl. Carol Hanisch,  „The Personal is Political“, in: Shulamith Firestone (Hg.), 
Notes from the Second Year, New York: Radical Feminism 1970, S. 76–78.



2. Wie schreibt man ein Buch über Situiertheit?

101

später als identity politics bezeichnet wird. Frauen sollen sich 
demnach in ein Verhältnis zur Wahrheit ihrer Situation set-
zen:  „The idea was to take our own feelings and experience 
more seriously than any theories which did not satisfactorily 
clarify them, and to devise new theories which did reflect the 
actual experience and feelings and necessities of women.“122

Ausgehend von diesen Praktiken der Bewusstwerdung stellt 
sich notwendigerweise die Frage nach den Artikulations- und 
Erkenntnisbedingungen des Standpunkts von Frauen, mithin 
nach dem Sprechen über sich selbst. Ausgangspunkt ist dabei 
die Beobachtung, dass vielen Frauen ihre Unterdrückung gar 
nicht bewusst ist. Die zugrunde liegenden psychologischen 
Hemmnisse müssten durch Arbeit an sich selbst überwunden 
werden. Sie hängen, so die These, untrennbar mit der gesell-
schaftlichen Position von Frauen zusammen, die transformiert 
werden müsse. Der Verdrängung der eigenen Unterdrückung 
soll also die kritische Auseinandersetzung mit den Bedin-
gungen dieser Verdrängungsmechanismen entgegentreten.123 
Diese erweist sich als Schlüssel zur Bewusstwerdung, soll aber 
mit einer Analyse der objektiven Umstände der gesellschaft-
lichen Strukturen einhergehen.124 Das gemeinsame Sprechen 
über die eigenen Erfahrungen erscheint als geeignetes Instru-
ment für diesen Weg.

Rückblickend beschreibt die feministische Theoretikerin 
Catharine MacKinnon diese Praxis 1991 als Methode der Aus-
einandersetzung mit einer gegebenen Situation:  „Conscious
ness raising is the process through which the contemporary 
radical feminist analysis of the situation of women has been 

122	Sarachild,  „Consciousness Raising“, S. 148.
123	Vgl. Nora Ruck, Vera Luckgei und Lisa Wanner,  „Zwischen Aktivismus und 
Akademisierung. Zur Bedingung der Möglichkeit feministischer Psychologie und 
Psychotherapie“, in: Psychologie & Gesellschaftskritik 42:1 (2018), S. 55–80.
124	Sarachild,  „A Program for Feminist ‚Consciousness Raising‘“, S. 79.



Florian Sprenger

102

shaped and shared.“125 Sie betont, dass feministische Theorie 
eine Art des Wissens ist und consciousness raising die dazu
gehörige Praxis darstellt. Durch die Artikulation miteinander 
geteilter Erfahrungen werde eine Gemeinschaft hergestellt, 
die auf die Partikularität des Individuellen eingeht, sie aber 
zugleich in den Kontext kollektiver Solidarität stellt. In diesem 
Prozess werde Erfahrung validiert und durch Solidarität veri-
fiziert:  „Consciousness raising alters the terms of validation 
by creating community through a process that redefines what 
counts as verification.“ 126 Im Kern dieser Praxis steht mithin 
eine neue Form des Sprechen der Wahrheit, die nicht auf die 
Übereinstimmung mit den gegebenen Tatsachen zielt, son-
dern sich auf die gemeinsame, verifizierende, also Wahr-
heit fest- und damit herstellende Arbeit an Erfahrungen 
stützt:  „This process gives both content and form to women’s 
point of view.“127

Die die Unterdrückung unsichtbar machende Verdrän-
gungsleistung wird von Sarachild bezeichnenderweise 
auf  „the full weight of one’s painful situation“128 zurückgeführt. 
Diese Situation könne aber nur durch die Beschäftigung mit 
der ihr zugrunde liegenden gesellschaftlichen Realität über-
wunden werden. Der Begriff der Situation bezeichnet hier 
den Kontext, der zur individuellen Verdrängung der eigenen 
Unterdrückung führt, während die Bedingungen der Unter-
drückung außerhalb der Situation zu suchen sind. Dieser 
Fokus auf die objektiven, durch die subjektive Erfahrung 

125	MacKinnon, Toward a Feminist Theory of the State, S. 84.
126	Ebd., S. 87.
127	Ebd. Ähnlich konstatieren auch Karsten Schubert und Helge Schwiertz:  „Mit 
Foucault lässt sich so das von MacKinnon analysierte Consciousness Raising als 
eine spezifische Art von produktiver Macht verstehen, die durch kritische Subjek
tivierungsregime charakterisiert ist.“ Schubert und Schwiertz,  „Konstruktivis
tische Identitätspolitik“, S. 579.
128	Sarachild,  „A Program for Feminist ‚Consciousness Raising‘“, S. 79.



2. Wie schreibt man ein Buch über Situiertheit?

103

gerade unsichtbar gemachten Bedingungen unterscheidet 
das consciousness raising von den späteren, epistemologisch 
angelegten Theorien des Standpunkts und der Situiertheit. 
Zugleich ist diese Praxis der Bewusstwerdung aber in eine 
übergeordnete Strategie der Auseinandersetzung mit den 
gegebenen Verhältnissen eingebettet:  „Consciousness raising 
[…] is the only method by which we can ensure that our pro-
gram for liberation is based on the concrete reality of our 
lives.“129

Um dieses Ziel zu erreichen, werden, wie Ruck anhand von 
Archivmaterial gezeigt hat, sogenannte consciousness raising 
kits verteilt, die aus feministischer Literatur, Faktensamm-
lungen, Anleitungen, Zitaten zur Diskussionsgrundlage und 
zahlreichen Fragebögen bestehen. Sie dienen den Teilneh-
mer:innen zur Vorbereitung und benennen die Kriterien der 
Selbstbeobachtung.130 Ein Ratgeber von 1976 etwa, der auch 
ein Kapitel zum consciousness raising für Männer umfasst, ent-
hält Fragenkataloge zu  „Masculine/Feminine“,  „Women and 
Obsolescence“,  „Mothers/Daughters“ oder  „Women and Eco-
nomics“.131 Von Anfang an gibt es also Anleitungen, die den 
beteiligten Personen beibringen, wie sie sich selbst beobach
ten sollen, um sich ihrer Verortung bewusst zu werden, auch 
wenn die Vorgangsweise nicht mehr dem Programm ent-
spricht, das Sarachild vorgestellt hatte. Die Praxis des con­
sciousness raising stützt sich mithin auf Technologien des 
Selbst, die auf die Herstellung genau jenes Verhältnisses von 
Subjekt, Macht und Wahrheit hinauslaufen, das die späte-
ren feministischen Epistemologien theoretisch durchspielen. 

129	Vgl. Redstockings,  „Redstockings Manifesto“, in: Leslie B. Tanner (Hg.), Voices 
from Women‘s Liberation, New York: Signet 1971, S. 109–112, hier S. 110.
130	Vgl. Nora Ruck,  „Liberating Minds: Consciousness-Raising as a Bridge Between 
Feminism and Psychology in 1970s Canada“, in: History of Psychology 18:3 (2015), 
S. 297–311, hier S. 303.
131	 Vgl. Abarbanell und Perl, Guidelines to Feminist Consciousness Raising.



Florian Sprenger

104

Diese Ansätze überführen eine im feministischen Aktivismus 
(und darüber hinaus auch in der Bürgerrechtsbewegung, dem 
Umweltschutz oder der Bildung) weit verbreitete Subjektivie-
rungspraxis in ein theoretisches Modell, das unterdrücktes 
Wissen nobilitiert und seine Bewusstwerdungseffekte syste-
matisiert.

Die Entstehung eines neuen Vokabulars der Selbstbefra-
gung, das Privilegien mit sozialen Positionen verbindet, ist, 
wie Markus Rieger-Ladich in seinem Buch zur Geschichte des 
Privilegs gezeigt hat, in scharfe Aushandlungen im Kern des 
Feminismus eingebettet.132 In den 1970er Jahren wird deut-
lich, dass der Standpunkt, von dem das consciousness raising 
ausgeht, zumeist der Standpunkt weißer Frauen aus der Mit-
telschicht ist. Weiße Feministinnen rücken damit innerhalb 
der Frauenbewegung in die Position, Teil der von ihnen selbst 
bekämpften  „Dominanzkultur“ zu sein. Das 1977 erschienene 
Manifest des Combahee River Collective, einer Gruppe von 
afroamerikanischen, lesbischen Feministinnen aus Boston, ist 
ein Ausdruck der Kritik, die insbesondere afroamerikanische 
Feministinnen dieser Homogenität der Frauenbewegung ent-
gegenbringen. Das Kollektiv ist nach einem Fluss benannt, 
an dem 1863 hunderte Sklav:innen von afroamerikanischen 
Milizen unter der Führung der ehemaligen Sklavin Harriet 
Tubman befreit wurden. Das Kollektiv kritisiert, dass die 
Frauenbewegung die Erfahrung weißer Frauen aus der Mit-
telschicht normalisiere und damit zugleich andere Erfahrun-
gen abwerte. Den weißen Feministinnen werfen sie vor, zwar 
für die Gleichberechtigung von Frauen zu kämpfen, dabei 
aber rassistische Muster zu reproduzieren. Stattdessen plädie-
ren sie dafür, die Vielfalt unterschiedlicher Erfahrungen zum 
Ausgangspunkt zu machen.

132	Vgl. Rieger-Ladich, Das Privileg.



2. Wie schreibt man ein Buch über Situiertheit?

105

Das Manifest setzt nicht bei der Selbstbespiegelung der 
eigenen Geschichte an und kapriziert sich nicht auf die 
eigene  „Befindlichkeit“. Sein Material sind vielmehr die Erfah-
rungen dieser Frauen an der Schnittstelle unterschiedlicher 
Diskriminierungen, in deren Zusammenspiel Identität geprägt 
wird. Bekannt geworden ist das Manifest, weil es den Begriff 
der identity politics einführt:  „We believe that the most pro-
found and potentially most radical politics come directly out 
of our own identity, as opposed to working to end somebody 
else’s oppression.“133 Entsprechend weist der Text essenzialis-
tische Vorstellungen und die Idee einer eindeutigen Identität 
zurück. Er betont stattdessen die Bedeutung von Solidari-
tät, die aus der kollektiven Kritik an Gleichheitsversprechen 
folgt.134 Folgerichtig sprechen die Autorinnen stets von  „We“, 
betonen aber die Individualität ihrer Erfahrungen an unter-
schiedlichen Schnittpunkten, die weder in der Frauen- noch in 
der Bürgerrechtsbewegung oder in den Gewerkschaften reprä-
sentiert sind.135 Sie gehen vom Partikularen ihrer individuellen 
Erfahrungen aus, binden diese aber stets in den kollektivieren-
den Plural ein.

Bei der Lektüre dieses Manifests wird deutlich, dass Prak-
tiken des Situierens historisch nicht als Mode des An- und 
Ablegens von Identitäten entstanden sind, wie ihnen manch-
mal nachgesagt wird, sondern aus der Notwendigkeit, mit kon-
kreten Erfahrungen von Diskriminierung, Gewalt und Unter-
drückung umzugehen, sie auszusprechen und über andere 

133	Combahee River Collective,  „A Black Feminist Statement“, in: Zillah Eisenstein 
(Hg.), Capitalist Patriarchy and the Case for Socialist Feminism, New York: Monthly 
Review Press 1979, S. 362–373, hier S. 365.
134	Vgl. Patricia Purtschert,  „Es gibt kein Jenseits der Identitätspolitik. Lernen vom 
Combahee River Collective“, in: Widerspruch 36:69 (2017), S. 15–22.
135	Vgl. zu diesem  „Wir“ und zur Geschichte des Combahee River Collective Brian 
Norman,  „‚We‘ in Redux. The Combahee River Collective’s Black Feminist State-
ment“, in: Differences 18:2 (2007), S. 103–132.



Florian Sprenger

106

Subjektivierungsformen nachzudenken. Wenn die Frauen 
des Combahee River Collective von einer unterdrückten Posi-
tion aus über sich selbst sprechen, geht damit stets ein Risiko 
einher – selbst innerhalb einer emanzipativen Bewegung. Im 
Manifest des Combahee River Collective bringt der Sprech-
akt  „Ich sage das als …“ etwas zur Sprache, was bis dahin von 
diesen Personen nicht oder nur unter der Androhung weite-
rer Gewalt gesagt werden konnte:  „It was experience and dis
illusionment within these liberation movements, as well as 
experience on the periphery of the white male left, that led 
to the need to develop a politics that was anti-racist, unlike 
those of white women, and anti-sexist, unlike those of Black 
and white men.“136

Das Manifest des Combahee River Collective entsteht zu 
einem Zeitpunkt, als die Diversität innerhalb der Frauen
bewegung sichtbar wird und sich die Frage stellt, wie die Dif-
ferenzen beispielsweise zwischen weißen und schwarzen oder 
zwischen hetero- und homosexuellen Feministinnen mit dem 
Ziel einer kollektiven Politik der Gleichheit auf einen Nenner 
gebracht werden können. Das Kollektiv kritisiert, dass die 
Organisationsformen, die der zweiten Frauenbewegung und 
damit auch dem consciousness raising zugrunde lagen, diese 
Differenzen nicht integrieren könnten. Identity politics in die-
sem Sinne besteht darin, partikulare Erfahrungen und Inte-
ressen zusammenzubringen und in gemeinschaftsstiftende 
Handlungen und Subjektivierungsweisen einfließen zu lassen. 
Entscheidend ist dabei, dass der Impuls für die gesellschaft-
lichen Veränderungen nicht einfach nur auf individuelle 
Erfahrungen zurückgeführt wird. Vielmehr verbindet das 
Manifest individuelle Identität, gesellschaftliche Verhältnisse 
und die Herausbildung von Solidarität. Die Identität, von der 
in diesem Text die Rede ist, folgt nicht aus dem, was jemand 

136	Combahee River Collective,  „A Black Feminist Statement“, S. 363.



2. Wie schreibt man ein Buch über Situiertheit?

107

ist – also aus einer gegebenen Essenz des eigenen Wesens –, 
sondern erscheint als Effekt von Machtverhältnissen. Das 
Manifest beruft sich mithin auf das, was 1989 von der Juristin 
Kimberlé Crenshaw als Intersektionalität bezeichnet werden 
wird: Identität ist mehrfach geteilt und definiert sich durch 
die Vielfalt ihrer Zugehörigkeiten. Eine schwarze, lesbische 
Frau gehört drei marginalisierten Gruppen zugleich an. Diese 
Gleichzeitigkeit von Zugehörigkeiten nennt das Combahee 
River Collective  „simultaneity“, um zu markieren, dass sich 
unterschiedliche Systeme der Unterdrückung im Subjekt 
kreuzen und gegenseitig beeinflussen. So wird sichtbar, wie 
diese Diskriminierungen miteinander verschränkt sind und 
dass es nicht reicht, sie einzeln zu bekämpfen.

Die Selbstbeobachtung, die etwa Peggy McIntoshs berühm-
ten Ausführungen zum Rucksack ihrer Privilegien als weiße 
Frau zugrunde liegt, ist eine explizite Reaktion auf die in die-
sem Manifest formulierten Vorwürfe.137 Und noch in Hara-
ways Text zu situiertem Wissen ist die aktive Beschäftigung 
mit den eigenen Voraussetzungen in die Konflikte der feminis-
tischen Bewegung Nordamerikas eingebettet. Die Entstehung 
dieser Theorien ist aber zugleich ein Effekt der zunehmen-
den Diversität nicht zuletzt in der Wissenschaft, in der bis-
lang vernachlässigte Standpunkte zunehmend an Einfluss 
gewinnen und auch hier die Homogenität aufbrechen. Die 
neuen Ansätze versuchen vor diesem Hintergrund, dem aus 
feministischem Aktivismus erwachsenden antihegemonialen 
Gegenwissen eine politische und epistemologische Validität 
als  „Erkenntnisinstrument“ zu verschaffen.138

In seinem Buch The Subversive Seventies hat Michael Hardt 
dies als Versuch gedeutet, zwischen zwei konträren Heraus-
forderungen des politischen Kampfes zu navigieren: Auf der 

137	Vgl. McIntosh,  „White Privilege and Male Privilege“.
138	Rieger-Ladich,  „Privilegien“, S. 147.



Florian Sprenger

108

einen Seite steht die Annahme, dass alle Machtstrukturen 
und die daraus entstehenden, im Detail sehr unterschied
lichen Konflikte auf den Grundwiderspruch des Kapitalismus 
zurückgeführt werden können. Die die Frauen- oder Bürger-
rechtsbewegung antreibenden Konflikte erscheinen demnach 
als abgeleitete Instanzen eines übergeordneten Kampfes gegen 
den Kapitalismus, der gewonnen werden muss, um diese Kon-
flikte zu lösen:  „Feminists were struggling against entrenched 
positions on the Left […] that assumed capitalist domination, 
with its class and imperialist hierarchies, to be the master 
category of power, such that patriarchy, when recognized 
at all, was subsumed as an effect or subcategory of its struc-
tures.“139 Hardt unterstreicht, dass an die Stelle des Kapitalis-
mus als primärer Unterdrückungsstruktur auch das Patriar-
chat oder der Rassismus treten können. Auf der anderen Seite 
steht die Annahme, dass alle diese Kämpfe (gegen den Kapi-
talismus, gegen das Patriarchat, gegen den Rassismus) eigenen 
Regeln gehorchen und nur separat voneinander gelöst wer-
den können, sich die Lösungsansätze aber aufeinander stüt-
zen sollten. Wie Hardt zeigt, artikulieren die feministischen 
Ansätze insbesondere der afroamerikanischen Aktivistinnen 
diese Spannung und suchen nach Lösungsvorschlägen, die 
sich aus ihren eigenen Erfahrungen speisen. Das, was später 
Intersektionalität genannt wird, ist ein Versuch, die unter-
schiedlichen Achsen der Unterdrückung miteinander in Ver-
bindung zu setzen, ohne eine Priorität einzelner Achsen zu 
behaupten. Darin liegt der Gedanke verborgen, dass es nicht 
darum geht, Unterdrückungen aufzurechnen und zu addieren. 
Der Begriff der Situiertheit, so ließe sich Hardts auf die 1970er 
Jahre beschränkte Analyse fortsetzen, versucht, genau das  
einzulösen.

139	Michael Hardt, The Subversive 70s, New York: Oxford University Press 2023, 
S. 150.



2. Wie schreibt man ein Buch über Situiertheit?

109

Gemeinsam mit intersektionalen Ansätzen tragen die stand­
point epistemologies und die Theorie der situated knowledges 
Ende der 1980er Jahre dazu bei, marginalisierten Individuen 
und Gruppen ein neues Instrumentarium an die Hand zu 
geben, um gemeinsame Erfahrungen zu identifizieren und zu 
kooperieren. Zwar hat es situierende Sprechakte schon vorher 
gegeben und man könnte sie bis in die angedeuteten antiken 
Praktiken der Selbstthematisierung und romantischen Ideale 
der Aufrichtigkeit zurückverfolgen. Doch im Zuge der femi-
nistischen und intersektionalen Bewegungen der 1970er und 
1980er Jahre gewinnt das Sprechen über sich selbst, wie die 
Beispiele des consciousness raising und des Combahee River 
Collective zeigen, eine neue politische Brisanz. Sein Anspruch 
ist neben den konkreten politischen Forderungen nach An
erkennung das Unterlaufen der dominanten Subjektformation 
des allwissenden, rationalen, männlichen, die Lage von oben 
herab beurteilenden, kolonialen Subjekts. Dazu bezieht dieses 
Sprechen die eigenen Erfahrungen auf den gesellschaftlichen 
Standpunkt und die verkörperte Situierung des Subjekts.140

Mit dem Begriff der Situiertheit ist allerdings zugleich eine 
Neuausrichtung verbunden, die Frederic Jameson in einem 
zeitgenössischen Text als Übergang vom Fokus auf  „exploi-
tation“ hin zum Fokus auf  „oppression“ beschrieben hat.141 
Wenn das Subjekt angeleitet wird, die Wahrheit über sich 
selbst zu erkennen, um aus dieser Erkenntnis heraus der 
Macht entgegenzutreten, dann wird die individuelle Erfah-
rung zum Ausgangspunkt. Analog dazu tritt etwa seit der 

140	Etwa zur gleichen Zeit verabschiedet sich die an Einfluss gewinnende post-
struktualistische Kritik jedoch vom consciousness raising und nimmt insbesondere 
die Begrifflichkeiten in den Blick, die dieser Praxis zugrunde lagen: Bewusstsein, 
Erfahrung, das Private und das Öffentliche. Die damit einhergehenden Verschie-
bungen müssen an anderer Stelle aufgearbeitet werden.
141	Vgl. Fredric Jameson,  „History and Class Consciousness as an ‚Unfinished Pro-
ject‘“, in: Rethinking Marxism 1:1 (1988), S. 49–72.



Florian Sprenger

110

Jahrtausendwende der Begriff der awareness an die Stelle des 
Begriffs des consciousness. Hinter dieser Verschiebung stehen 
neben der Abkehr vom marxistischen Begriff des Klassen
bewusstseins (parallel zur Ersetzung von standpoint durch 
situatedness) der Imperativ der Achtsamkeit, der das mit 
Situiertheit einhergehende Verhältnis von Subjekt, Macht und 
Wahrheit auf den Punkt bringt.142

2.7  Phänomenologie der Situiertheit

Einsichtig wird diese Verschiebung insbesondere, wenn man 
sich die Geschichte des Begriffs der Situiertheit über feminis-
tische Ansätze hinaus vor Augen führt. Während der Begriff 
des Standpunkts an marxistische Debatten anschließt, steht 
der von Haraway in die feministischen Debatten eingebrachte 
Begriff mit seinem Fokus auf Fragen der Verkörperung und 
der Räumlichkeit in einer phänomenologischen Tradition, die 
sich ebenfalls gegen die dominante dualistische Subjektforma-
tion der europäischen Philosophie wendet. Diese Verbindung 
zwischen Phänomenologie und Feminismus ist, im Gegensatz 
zur evidenten Verbindung zum Marxismus, bislang eher ver-
nachlässigt worden, für die Genealogie der Situiertheit und 
die konkrete Übernahme des Begriffs aber entscheidend, auch 
wenn direkte Verweise selten sind.143

142	Vgl. Ulrich Bröckling,  „Achtsamkeit“, in: Ulrich Bröckling, Susanne Kras-
mann und Thomas Lemke (Hg.), Glossar der Gegenwart 2.0, Berlin: Suhrkamp 2024, 
S. 22–33.
143	Claudio Ciborra hat ebenfalls auf diese Verbindung hingewiesen. Claudio 
Ciborra,  „The mind or the heart? It depends on the (definition of) situation“, in: 
Journal of Information Technology 21 (2006), S. 129–139. Die Arbeiten von Sonia Kruks 
stellen eine wichtige Ausnahme dar, denn sie verbinden feministische mit phäno-
menologischen Ansätzen und erarbeiten ein existenzialistisches Konzept von ver-
körperter Situiertheit, das auch eine Kritik an Haraway umfasst:  „Merleau-Ponty 
thus anticipates, in ways that still call for fuller exploration, recent feminist argu-



2. Wie schreibt man ein Buch über Situiertheit?

111

Schon in seinen frühen Schriften wendet sich der Phäno-
menologe Edmund Husserl gegen die cartesianische Trennung 
von Körper und Geist und verfolgt in dieser Hinsicht trotz aller 
Unterschiede ein durchaus mit den feministischen Debatten 
vereinbares Interesse.144 Im Anschluss an Husserl beziehen 
Martin Heidegger, Maurice Merleau-Ponty, Jean-Paul Sartre, 
Simone de Beauvoir und Karl Jaspers die Gegebenheit der 
eigenen Existenz und Körperlichkeit auf ihren Ort und nut-
zen dazu in unterschiedlichen Schattierungen den Begriff der 
Situation.145 Aus phänomenologischer Sicht ist die verkörperte 
Situation, wie Thomas Bedorf argumentiert hat, an einem – 
und nur an diesem – Ort die existenzielle Bedingung des von 
diesem Ort aus möglichen Bezugs auf die Welt.146 Die Phä-
nomenologie, aber auch der Existenzialismus und der Pragma
tismus (bis hin zum Situationismus in der Kunst) wenden sich 
gegen Tendenzen der Entkörperlichung und Entortung des 

ments that claims to objective or disembodied knowledge obscure gender differen-
ces, and that theories need always to take account of the situatedness of knowers.“ 
Sonia Kruks,  „Existentialism and Phenomenology“, in: Alison M. Jaggar und Iris 
M. Young (Hg.), A companion to Feminist Philosophy, Malden: Blackwell 1998, S. 66–74, 
hier S. 68; vgl. auch Kruks, Retrieving Experience; Don Ihde, Technics and Praxis, 
London: Reidel 1979, S. 87. Zum Verhältnis von Feminismus und Phänomenologie 
vgl. die Beiträge in Linda Fisher und Lester Embree (Hg.), Feminist Phenomenology, 
Dordrecht: Springer 2000.
144	Diese Parallelen zu Husserls Texten kann ich an dieser Stelle nur andeuten. 
In seinen unter dem Titel Die Lebenswelt herausgegebenen Schriften aus dem 
Nachlass vollzieht Husserl beispielsweise einen proto-situierenden Akt und 
schreibt:  „Ich habe die europäische ‚Weltanschauung‘, Weltapperzeption, und zwar 
die meiner Gegenwart, in der ich diese Besinnung vollziehe. In dieser Gegenwart 
ist die totale Menschheit, mit der ich unmittelbar oder mittelbar kommuniziere, 
die gesamte irdische.“ Edmund Husserl, Die Lebenswelt. Auslegungen der vorgegebe­
nen Welt und ihrer Konstitution. Texte aus dem Nachlass (1916–1937), New York: Sprin-
ger 2008, S. 409. Ich danke Benedikt Merkle für diesen Hinweis. Vgl. auch Sara 
Ahmeds Auseinandersetzung mit Husserls Schreibtisch: Sara Ahmed,  „A Pheno-
menology of Whiteness“, in: Feminist Theory 8:2 (2007), S. 149–168.
145	Vgl. dazu ausführlich Simpson, Situatedness, S. 161 ff.
146	Vgl. Bedorf,  „Situative Differenz“.



Florian Sprenger

112

Individuums, indem sie das In-der-Welt-Sein in der Situa-
tion verankern. Der Begriff der Situation erlaubt es ihnen, die 
Offenheit, Kontingenz und Partikularität des je Gegebenen zu 
erfassen. Dem Universalitätsanspruch der cartesianisch und 
später kantianisch geprägten Philosophie bleibe die Situation 
hingegen unzugänglich.

Eine besondere Stellung nimmt in diesem Kontext Simone 
de Beauvoirs 700 Seiten umfassendes Buch Le Deuxième Sexe 
(Das andere Geschlecht) von 1949 ein, das nur fünf Jahre nach 
der Einführung des Wahlrechts für Frauen in Frankreich 
erscheint. Als Wegbereiterin des Existenzialismus und des 
europäischen Feminismus, aber phänomenologisch geschult, 
integriert de Beauvoir die gesellschaftspolitische Frage des 
Geschlechts in eine Ethik, die auf ein egalitäres Verhältnis 
der Geschlechter zielt. Mit diesem radikalen Anspruch ent-
wirft ihr Buch eine explizit von ihrer Erfahrung als Frau aus-
gehende feministische Theorie. Der phänomenologisch-exis-
tenzialistische Begriff der Situation spielt dabei eine zentrale 
Rolle. Bereits auf der ersten Seite ist er kursiv gesetzt, wenn 
de Beauvoir ihre Überlegungen in den Zusammenhang anti-
essenzialistischer Ansätze in Human- wie Geisteswissenschaf-
ten stellt, die  „den Charakter als eine Sekundärreaktion auf 
eine Situation“ betrachten.147 Nur wenige Zeilen später verdeut-
licht de Beauvoir die Situationsgebundenheit ihrer eigenen 
Überlegungen:  „Wenn ich mich aber äußern will, so muss 
ich zunächst einmal klarstellen: ‚Ich bin eine Frau‘; diese 

147	 Simone de Beauvoir, Das andere Geschlecht. Sitte und Sexus der Frau, Reinbek: 
Rowohlt 1951, S. 8. Hervorhebung im Original. Wie Ursula Konnertz recherchiert 
hat, trägt das ursprüngliche Manuskript de Beauvoirs den Titel Essais sur la situa­
tion de la femme. Ursula Konnertz,  „Simone de Beauvoir. Das andere Geschlecht“, 
in: Martina Löw und Bettina Mathes (Hg.), Schlüsselwerke der Geschlechterforschung, 
Wiesbaden: VS 2005, S. 26–58, hier S. 32. Zu de Beauvoirs Verwendung des Begriffs 
der Situation vgl. Terry Keefe,  „Beauvoir’s Early Treatment of the Concept of 

‚Situation‘“, in: Simone de Beauvoir Studies 13:3 (1996), S. 151–164.



2. Wie schreibt man ein Buch über Situiertheit?

113

Feststellung liefert den Hintergrund, von dem jede weitere 
Behauptung sich abhebt.“148 Ob intendiert oder nicht, umfasst 
dieser Situationsbegriff sowohl die phänomenologische als 
auch die politische Dimension, die bis dahin nur selten zusam-
mengedacht worden sind.

Diese Zitate deuten bereits an, dass de Beauvoir die Stel-
lung der Frau in eine existenzialistisch-phänomenologische 
Auseinandersetzung mit dem In-der-Welt-Sein einbettet. Im 
Gegensatz zur phänomenologischen Tradition hängen dieses 
In-der-Welt-Sein und die einhergehenden Aspekte des Wil-
lens, der Erfahrung und der Freiheit für de Beauvoir nicht 
nur von der existenziellen, sondern auch von der gesellschaft-
lich-sozialen Situation des Individuums ab. Ihr Begriff der 
Situation zielt auf diese Verschränkung des Politischen mit 
dem Existenziellen. Mit Bezug auf Heidegger, Merleau-Ponty 
und Sartre versteht de Beauvoir den Leib (und mit ihm das 
Geschlecht) nicht als Sache oder Kategorie, sondern als Ins-
tanz der Verkörperung und Verortung:  „Er ist unser Mittel 
zur Erfassung der Welt, in dem unsere Projekte anlagemäßig 
enthalten sind.“149 Als Situation ist uns der Körper, wie Ursula 
Konnertz zusammenfasst, nie vollständig verfügbar:  „Er ist 
weder von außen eindeutig bestimmbar und erkennbar oder 
gar machbar noch als rein voluntaristischer Akt der Existenz 
aus einem ‚Innerlichkeitszentrum‘ heraus unmittelbar zu 
erfahren und frei wählbar.“150 Vielmehr ist er, wie man ergän-
zen könnte, in der Relation zu seiner Umgebung begriffen und 
zugleich innen und außen. Aus dieser Überlegung folgt die 
vielleicht einflussreichste Formulierung de Beauvoirs:  „Die 
Frau ist nicht eine starre Realität, sondern ein Werden.“151 Es 

148	Beauvoir, Das andere Geschlecht, S. 10.
149	Ebd., S. 48.
150	Konnertz,  „Simone de Beauvoir“, S. 39.
151	 Beauvoir, Das andere Geschlecht, S. 48.



Florian Sprenger

114

gibt also keinen Kern und keine Essenz, die eine Frau zu einer 
Frau machen würde, sondern eine Situation, in der ein Sub-
jekt zur Frau wird. Diese Situation wiederum ist historisch 
gegeben und unterscheidet sich von der Situation des Man-
nes. Die Situation der Frau liegt für de Beauvoir mit Bezug 
auf Hegels Dialektik von Herr und Knecht darin, dass die 
Frau  „bestimmt und unterschieden [wird] mit Bezug auf 
den Mann, dieser aber nicht mit Bezug auf sie; sie ist das Un
wesentliche angesichts des Wesentlichen; er ist das Subjekt, 
er ist das Absolute; sie ist das andere.“152 Das Verhältnis der 
Geschlechter ist also hierarchisch und asymmetrisch, und 
diese Asymmetrie, die auch Rassen- und Klassenverhältnisse 
betrifft, bestimmt die Situation der Frau.

Diesen phänomenologisch-existenzialistischen Ansatz cha-
rakterisiert Andreas Hetzel zufolge die Annahme einer Unver-
fügbarkeit dessen, was in einer Situation geschieht:  „Situa-
tionen lassen sich nie vollständig definieren. Es bleibt bis zu 
einem gewissen Grade unentscheidbar, was noch zur Situation 
selbst gehört und was bereits zu ihren Kontexten.“153 Existenz 
ist also im Sinn von de Beauvoir, Sartre oder Jaspers in Situa
tionen eingebunden, die dem Individuum nie gänzlich ver-
fügbar sind. Das Subjekt lebt in der Freiheit, auf die Situation 
antworten zu können (oder zu müssen). Diese verändert sich 
jedoch permanent und unterliegt nicht seiner Kontrolle.

Zwar beschäftigen sich also schon Phänomenologie und 
Existenzialismus ausführlich mit dem Begriff der Situation, 
von Situiertheit (oder auch von Positionalität oder Verortung) 
ist jedoch selten die Rede. Dieser Begriff taucht systematisch 
erst mit der Übersetzung der phänomenologischen Texte ins 

152	Ebd., S. 11.
153	Andreas Hetzel,  „Situationen. Philosophische und künstlerische Annäherun-
gen“, in: Nadja Borer et al. (Hg.), Heterotopien. Perspektiven der intermedialen Ästhetik, 
Bielefeld: Transcript 2013, S. 487–500, hier S. 488.



2. Wie schreibt man ein Buch über Situiertheit?

115

Englische auf. Auf diesem Weg gelangt der Begriff, wie ich 
später im Detail rekonstruieren werde, aus der Phänomeno-
logie in den Feminismus und tritt dort an die Seite (oder an 
die Stelle) des marxistischen Begriffs des Standpunkts. An
gesichts ihrer geteilten Opposition gegen das unmarkierte, 
körperlose Subjekt der cartesianischen Philosophie verwun-
dert diese Allianz von Phänomenologie und Feminismus 
kaum. Nicht nur stilistisch setzen sich die Texte der feminis
tischen Kritik aber auch von der Phänomenologie ab. Sie teilen 
zwar die Suche nach einem Gegenwissen zum Cartesianismus 
und seinen Dualismen. Ihr kritischer Impuls geht aber über 
den phänomenologischen Ansatz hinaus, indem die genann-
ten Autorinnen – ganz im Sinne de Beauvoirs – die politischen, 
sozialen und geschlechtlichen Dimensionen des jeweiligen 
Standpunkts miteinbeziehen und diesen Gedanken gegen das 
philosophiehistorisch nobilitierte Sprechen von überall und 
nirgendwo her wenden, das zumindest die Phänomenologie 
vor dem Zweiten Weltkrieg ebenfalls prägte.

Mit diesem Import eines explizit europäischen, deutsch-
französischen Konzepts in die nordamerikanischen Debat-
ten der 1980er Jahre wird ein Begriff geschöpft, der vielfältige 
Anschlussmöglichkeiten bietet. Wie bei jeder Übersetzung 
verändert dieser Prozess das Übersetzte – und gerade diese 
Unterschiede sind besonders aufschlussreich. Die Geschichte 
des Begriffs der Situiertheit ist, gewissermaßen, quer durch 
die Übersetzungen hindurch, in der phänomenologischen 
Vorgeschichte, in der feministischen Kritik und auch in der 
Anwendung des Begriffs in der Robotik, der Ethnomethodo-
logie oder der philosophischen KI-Kritik eine Geschichte des 
Widerstands gegen eine Subjektivierungs- und Wissensform, 
in der das Selbst als ein un-umgebenes, allein auf sich selbst 
gestelltes, mit sich identisches, aber nicht mit sich selbst und 
seiner eigenen Gewordenheit konfrontiertes Selbst verstanden 
wird.



Florian Sprenger

116

2.8  Ich-Sagen

Man könnte diese unterschiedlichen Stränge der Genealogie 
der Situiertheit ausschließlich als eine Begriffs- und Wissens-
geschichte schreiben. Aber würde das reichen, um zu ver
stehen, was mit dem Situieren in den gegenwärtigen Debatten 
um Identitätspolitik auf dem Spiel steht? In Gesprächen mit 
Kolleg:innen und Freund:innen ist mir klar geworden, dass 
ich dieses Buch nicht schreiben kann, ohne meine eigene 
Situiertheit zu befragen. Begonnen haben diese Überlegungen 
vor einigen Jahren mit Diskussionen mit Ulrike Bergermann, 
Kathrin Peters, Annika Haas, Noam Gramlich, Stephan Trink-
aus und Thomas Waitz.154 Die gemeinsame und durchaus kon-
troverse Auseinandersetzung mit situiertem Schreiben hat 
mich damals vor Fragen gestellt, die in der Folge angesichts 
der politischen Auseinandersetzungen um Wissenschafts
freiheit und Identitätspolitik immer dringlicher wurden. Zu
gleich schien mir der Begriff der Situiertheit, nicht zuletzt bei 
Haraway selbst, aber auch in den politischen Debatten, selt-
sam ahistorisch gefasst. Die Frage, wie ich als weißer, männ-
licher Professor über Situiertheit schreiben und sprechen, 
zugleich aber auch historisierend arbeiten kann, hat mich 
seitdem nicht mehr losgelassen. Nach vielen gescheiterten 
Versuchen, dieses Buch zu beginnen, habe ich mich deshalb 
für einen Zugang entschieden, der in der Gegenwart meiner 
eigenen Fragen ansetzt und den Weg zu diesem Buch zu einem 
Teil dieses Buches macht.

Um die festgefahrenen Frontlinien des Konflikts um Identi-
tätspolitik zumindest an einer Stelle aufzubrechen, möchte ich 

154	Haas und Gramlich machen in ihrem Text zum situierten Schreiben ins
besondere darauf aufmerksam, dass situierte Texte immer geschriebene Texte 
sind und dieses Schreiben eine Technologie des Selbst darstellt: Haas und Gram-
lich,  „Situiertes Schreiben mit Haraway, Cixous und grauen Quellen“.



2. Wie schreibt man ein Buch über Situiertheit?

117

also etwas anders machen als andere Texte zu diesem Thema 
und mich auf unsicheres Terrain begeben. Denn nur, wenn 
ich über mich selbst spreche und die Herausforderungen die-
ses Sprechakts an mir selbst durchspiele, wenn ich also Ab
straktion und Konkretion verschränke und die Theorie zur 
Praxis werden lasse, kann ich jenen Zusammenhängen auf 
die Spur kommen, die letztlich zu einer von innen angeleite-
ten Kritik des Situierens beitragen könnten – einer Kritik, die 
die Bedingtheit meines Standpunkts und die blinden Flecken 
meiner Privilegien ernst nimmt, sie aber weder transzendiert 
und verallgemeinert noch in eine Beichte verwandelt und sich 
ins Private zurückzieht. So hoffe ich, die von Loïc Wacquant 
beschriebene  „Logik der Gerichtsverhandlung“ zu vermei-
den, die  „den Erkenntnisprozess abschneidet, um stattdessen 
ein schuldhaftes Verhalten zu belegen und Verantwortung 
zuzuweisen“.155 Wacquant plädiert für ein  „unerbittliche[s] 
Bekenntnis zur kaltblütigen Logik der theoretischen Kons-
truktion und empirischen Validierung“.156 Für meine Skizze 
der Genealogie der Situiertheit liegt diese Empirie in der Aus-
einandersetzung mit mir selbst.

Das ist kein einfacher Weg zwischen den ausgetrete-
nen Pfaden der Theorie und der Praxis. Zu Beginn meiner 
Beschäftigung mit diesem Thema habe mich dagegen ge
wehrt, die Bühne zu betreten. Mein Versuch einer Genealogie 
der Situiertheit erschien mir als eine Möglichkeit, die gegen-
wärtige Evidenz situierender Sprechakte besser zu verstehen, 
ohne mich allzusehr zu involvieren. Doch dieses Vorgehen hat 
mich immer wieder an meinen Ort zurückgebracht. Deshalb 
hat dieses Projekt von Beginn an die Frage begleitet, wie und 

155	Loïc Wacquant,  „Immer Ärger mit ‚Race‘. Eine Agenda für den Umgang mit 
einer heiklen Kategorie“, in: Berliner Journal für Soziologie 33:1-2 (2023), S. 9–32, hier 
S. 15.
156	Ebd. Wie für Bourdieu ist Reflexivität für Wacquant kein narzisstisches Instru-
ment der Introspektion, sondern eine Möglichkeit der Objektivierung.



Florian Sprenger

118

von wo aus ich (bzw. der Autor dieses Buches) über Situiert-
heit schreibe. Dieser Auftritt der Selbstbeobachtung hat mich 
in eine Reihe von Spannungen, Widersprüche und Aporien 
geführt. Was gehört zur Situation, in der ich mich verorte, und 
was nicht? Wo enden meine Voraussetzungen? Was davon 
möchte ich offenlegen und was nicht? Wie kann ich mich 
beim Situieren beobachten? Wie historisiere und kritisiere 
ich die Voraussetzungen meines eigenen Schreibens, ohne 
den Anschein der Voraussetzungslosigkeit zu erwecken? Wie 
spreche ich, um eine Formulierung Sara Ahmeds aufzuneh-
men, von mir selbst  „without assuming that one can speak for 
others“?157

Das Ich-Sagen, das Äußern der eigenen  „Befindlichkeit“ 
und der Bezug auf die eigene Position sind in westlichen Kul-
turen seit jeher stark reglementiert. Zahlreiche meist unaus-
gesprochene Vorschriften legen fest, wer wann wie sagen darf, 
wer er oder sie ist. Niemand spricht voraussetzungslos über 
sich selbst. Das gilt auch für dieses Buch, in dem ich etwas 
tue, was in akademischen Büchern lange Zeit verpönt war, in 
den letzten Jahren aber mit dem Erfolg autoethnografischen 
Schreibens an Bedeutung gewonnen hat: nicht nur von mei-
nem eigenen Ort aus, sondern – vor allem im Schlusskapitel – 
über mich selbst zu schreiben. Aus Sicht eines traditionellen 
Verständnisses wissenschaftlicher Objektivität stelle ich damit 
die Integrität meiner Arbeit infrage, hinter der ich eigentlich 
zurücktreten soll. So schreibt, um nur ein prominentes Bei-
spiel zu zitieren, der Soziologe Max Weber 1919:

Auf dem Gebiet der Wissenschaft aber ist derjenige ganz gewiss 
keine ‚Persönlichkeit‘, der als Impressario der Sache, der er sich 
hingeben sollte, mit auf die Bühne tritt, sich durch ‚Erleben‘ legi

157	Sara Ahmed, Differences that Matter. Feminist Theory and Postmodernism, Cam-
bridge: Cambridge University Press 1998, S. 196.



2. Wie schreibt man ein Buch über Situiertheit?

119

timieren möchte und fragt: Wie beweise ich, dass ich etwas ande-
res bin als nur ein ‚Fachmann‘, wie mache ich es, dass ich, in der 
Form oder in der Sache, etwas sage, das so noch keiner gesagt hat 
wie ich: – eine heute massenhaft auftretende Erscheinung, die 
überall kleinlich wirkt, und die denjenigen herabsetzt, der so 
fragt, statt dass ihn die innere Hingabe an die Aufgabe und nur 
an sie auf die Höhe und zu der Würde der Sache emporhöbe, der 
er zu dienen vorgibt.158

Das Absehen von der eigenen Person zur Würdigung der 
Sache selbst und die selbstaufgebende Hingabe an den For-
schungsgegenstand gelten bis in die Gegenwart in vielen 
Zusammenhängen als Ausweis wissenschaftlicher Redlich-
keit, weil allein das zählt (oder vielmehr gezählt wird), was 
intersubjektiv, gleichsam transsituativ Geltung beanspruchen 
kann. Der aus dieser Abstraktion resultierende Sprecher (hier 
bewusst männlich) identifiziert seine Rede als unmarkiert, 
d. h. als körperlos, geschlechtslos, klassenlos und alterslos. 
Er distanziert sich von den Bedingungen seiner Rede, dekon-
taminiert sie und glaubt, souverän über der Situation zu  
stehen.

Diese Vorstellung von subjekt(be)frei(t)er Objektivität, 
interesseloser Neutralität und Distanziertheit ist in der zwei-
ten Hälfte des 20. Jahrhunderts vielfach kritisiert worden. Sie 
hat Risse bekommen, ist aber nicht wirkungslos geworden. 
Die Forschung zu den soziotechnischen Praktiken der Wis-
senskonstruktion weist seit geraumer Zeit darauf hin, dass 
Prozesse der Wissensgenerierung nicht nur Wirklichkeiten 
erzeugen, sondern Teil von Subjektivierungsprozessen sind. 
Schon 1935 hat der Wissenschaftshistoriker Ludwik Fleck 
die Bindung wissenschaftlicher Aussagen an die Aussage-

158	Max Weber,  „Wissenschaft als Beruf“, in: ders., Schriften 1894–1922, Stuttgart: 
Kröner 2002, S. 474–511, hier S. 486. Vgl. dazu Thomas Etzemüller,  „Ins Wahre 
rücken“, in: Merkur 69:797 (2015), S. 31–47.



Florian Sprenger

120

situation konstatiert:  „Das Erkennen stellt die am stärksten 
sozialbedingte Tätigkeit des Menschen vor und die Erkennt-
nis ist das soziale Gebilde katexochen.“159 Dieser Blickwen-
dung folgend hat die Wissenschaftsforschung in den letzten 
Jahren Praktiken der Selbstdarstellung von Wissenschaft-
ler:innen in den Natur- und den Geisteswissenschaften unter-
sucht, die auch das Unternehmen dieses Buches betreffen.160 
Ich schreibe aber – zumindest ist das Teil der Autokonstruk-
tion meiner Autorschaft – nicht nur über mich selbst, son-
dern nehme auch das Schreiben über mich als Praxis des 
Situierens in den Blick. Dieser Selbstanwendung verwehrt 
sich die Wissenschaftsforschung mit guten Gründen  – in 
ihr vermischen sich unweigerlich Gegenstand und Metho-
de.161 Bei diesem Vorgehen verliere ich notwendigerweise 
immer wieder aus den Augen, von wo aus ich mich beob-
achte. Trotzdem möchte ich dieses Experiment wagen, um 
am Ende dieses Buches anders über das Situieren schreiben 
zu können. Aber nicht zu anders: Zahlreiche altbekannte Ver-
fahren erlauben es mir, diesem Buch trotz allem Bezug auf 
mich selbst den Anschein einer wissenschaftlichen Arbeit 
zu geben. Das Zitieren bekannter Namen, das dann doch 
wieder entpersönlichte Schreiben durch wiederkehrende 
Wechsel der Beobachtungsebene sowie das Verallgemeinern 
und Abstrahieren erlauben mir, mich als Autor zu inszenie-
ren und eine Position zu beziehen, von der aus ich sprechen 
kann:  „Der Auftritt des Textes performiert seine eigene Wis-

159	Ludwik Fleck, Entstehung und Entwicklung einer wissenschaftlichen Tatsache. Ein­
führung in die Lehre vom Denkstil und Denkkollektiv, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 
1935/1980, S. 58.
160	Vgl. die Beiträge in Thomas Etzemüller (Hg.), Der Auftritt. Performanz in der Wis­
senschaft, Bielefeld: Transcript 2019.
161	 Vgl. Günter Burkart,  „Über den Sinn von Thematisierungstabus und die 
Unmöglichkeit einer soziologischen Analyse der Soziologie“, in: Forum: Qualitative 
Sozialforschung 4:8 (2003), S. 1–23.



2. Wie schreibt man ein Buch über Situiertheit?

121

senschaftlichkeit und objektiviert den individuellen Autor  
zum Vf.“162

Um meine Perspektive auf und meine Kritik am Situieren 
zu entwickeln, versuche ich deshalb, diesem Konzept gleich-
sam von innen zu begegnen. Dafür muss ich zum Autor wer-
den, kann mich aber nicht in den Hintergrund begeben. Ich 
möchte nicht von außen urteilen, sondern mir selbst einen 
Eindruck von den Aporien und Spannungen des Situierens 
verschaffen. Deshalb trete ich auch erst am Ende meiner Aus-
führungen auf die Bühne. In einer exponierten Position, die ich 
selbst schreibend konstruiert habe, wurde für mich greifbar, 
was es heißt, dass das Situieren das Subjekt in ein Verhältnis 
zur Wahrheit und zur Macht setzt. Auf dieser Bühne habe ich 
mich selbst – in zahlreichen Überarbeitungsschritten, Revisio-
nen und wieder gestrichenen Absätzen – sowohl zum Subjekt 
als auch zum Objekt meiner eigenen Beobachtungen gemacht. 
Die methodischen Verwerfungen, die dieser Versuch einer 
autotheoretischen Schließung mit sich bringt, sind mir will-
kommen, denn die Ausgangsfrage vieler geisteswissenschaft
licher Methoden – von wo aus Beobachter ihren Gegenstand in 
den Blick nehmen und wie sie in ihn involviert sind163 – hat sich 
als Variation der Frage nach meiner Verortung herausgestellt.

Erst mit diesem Vorgehen kann ich dem Imperativ begeg-
nen, den die Aufforderung mit sich bringt, alles Wissen als 

162	 Deshalb wird auch in Texten über wissenschaftliche Praktiken, die sich mit den 
Inszenierungsweisen von Wissenschaftler:innensubjekten beschäftigen, immer 
wieder betont, damit keine Nabelschau vollziehen zu wollen. Vgl. Anna Quer-
furt,  „Wissenschaft auf der Bühne. Eine ethnographische Beobachtung von der 
Grenze aus“, in: Thomas Etzemüller (Hg.), Der Auftritt. Performanz in der Wissen­
schaft, Bielefeld: Transcript 2019, S. 177–202, hier S. 177, Thomas Etzemüller,  „‚It’s 
the performance, stupid‘. Performanz → Evidenz: Der Auftritt in der Wissenschaft“, 
in: ders. (Hg.), Der Auftritt. Performanz in der Wissenschaft, Bielefeld: Transcript 2019, 
S. 9–46, hier S. 23.
163	Vgl. Celia Lury und Nina Wakeford (Hg.), Inventive Methods: The Happening of the 
Social, London: Routledge 2012.



Florian Sprenger

122

situiert zu begreifen (in den eingangs zitierten Aufforderun-
gen:  „check your privileges!“  „we must take account“,  „you 
have to position yourself“). Ich vollziehe diesen Sprechakt 
öffentlich, um Situierung als Prozess der Subjektivierung 
nachzuvollziehen – gleichsam auto-ethnografisch und durch 
etwas, das, wie das Schlusskapitel zeigen wird, einer Variante 
der  „Vergangenheitsbewältigung“ ähnelt. Um die Selbst
beobachtung mit der verwinkelten Geschichte des Begriffs zu 
verbinden, scheint mir eine Genealogie im Sinne Nietzsches 
und Foucaults, die versprengte Phänomene miteinander ver-
knüpft und Diskontinuitäten nicht ausweicht, aber stets von 
der Gegenwart ausgeht – vom Boden, von dem aus ich dies 
schreibe – ein geeignetes Instrument zu sein.164 Denn auch 
das genealogische Vorgehen fordert mich auf, die Geschichte, 
die ich schreibe, als Geschichte meiner eigenen Geworden-
heit zu begreifen. Es gibt mir die Möglichkeit, diese Position 
auf andere Weise zu kritisieren. Die Herausforderung besteht 
darin, dass ich zugleich über mich schreiben, jeden Akt des 
Schreibens über mich als performativen Akt der Selbst
konstruktion ausweisen und die Geschichte dieser Subjek
tivierungsform beschreiben möchte.

2.9  Situationen und Privilegien

Sich zu situieren bedeutet stets, sich in Antwort auf eine 
Herausforderung zu positionieren, die es nötig macht, den 
eigenen Standpunkt einfließen zu lassen. Für mich besteht 
diese Herausforderung in der Frage, wie ich dieses Buch schrei­
ben kann. Niemand hat mir diese Frage gestellt, niemand hat 
nach meiner Situierung gefragt und niemand zwingt mich, 
dieses Buch zu schreiben. Ich schreibe es, um mir Klarheit 

164	Vgl. Foucault,  „Nietzsche, die Genealogie, die Historie“.



2. Wie schreibt man ein Buch über Situiertheit?

123

darüber zu verschaffen, was die politischen Debatten um so 
umkämpfte Begriffe wie Identität, Standpunkt oder Situiert-
heit für mich und an dem Ort bedeuten, an dem ich stehe.

An diesem Ort, der alles prägt, was ich gesagt habe und 
sagen werde, stehe ich vor einem unlösbaren Problem: Im 
Gegensatz zu den Feministinnen, mit deren Konzepten ich 
arbeite, riskiere ich nichts (oder wenig), wenn ich so schreibe. 
Mir fehlt – von wenigen Ausnahmen abgesehen –  „die politisch 
relevante Erfahrung, aus der Differenz heraus agieren zu müs-
sen“.165 Im Gegensatz zu den Sprechakten minoritärer Grup-
pen, deren Praktiken der Verortung stets politische Kämpfe 
sind, sind meine Versuche des Situierens von keinem existen-
ziellen Druck getragen. Zwar mache ich mich mit diesem Buch 
angreifbar und exponiere mich (zumindest begleitet mich diese 
Befürchtung, seitdem ich an ihm arbeite). Aber ich mache mich 
auf eine grundsätzlich andere Weise verletzbar als jemand, der 
oder die aus einer tatsächlich benachteiligten Position spricht.166 
Die politische Praxis des Situierens ist als Opposition gegen 
hegemoniale Sprecher:innenpositionen entstanden und Teil 
der intersektionalen Bewegungen der 1980er Jahre, die wie
derum auf der jahrzehntelangen feministischen Arbeit des con­
sciousness raising fußen. Es wäre vermessen, mir diese Errungen-
schaften auf die Fahnen zu schreiben. Genau hier liegt eine der 
Herausforderungen, die ich offenlegen und diskutieren möchte: 
Mein Schreiben über mich selbst schwebt stets in der Gefahr, 
eine leere Geste zu bleiben, im besten Fall naiv und anmaßend, 
im schlechtesten Fall sich selbst privilegierend. Dass ich auch 
dieses Risiko gefahrlos eingehen kann, ist Teil all der Privi
legien, die sich an dem Ort kreuzen, von dem aus ich spreche.

165	Purtschert,  „Es gibt kein Jenseits der Identitätspolitik“, S. 20.
166	Vgl. Mark F. Massoud,  „The Price of Positionality: Assessing The Benefits and 
Burdens of Self-Identification in Research Methods“, in: Journal of Law and Society 
49: Supplement 1 (2022), S. S64–S86.



Florian Sprenger

124

Ich schreibe dieses Buch als weißer, männlicher Profes-
sor, als Teil jener Gruppe, die das unmarkierte Sprechen von 
nirgendwo erfunden, zum Maßstab gemacht und ihr Leben 
lang eingeübt hat. Deshalb setze ich nichts (oder wenig) aufs 
Spiel außer meinem Ruf und verbuche dabei trotzdem das 
symbolische Kapital, welches das Situieren gegenwärtig ein-
bringt – ein Kapital, das jenen, die von tatsächlich benachtei-
ligten Positionen aus sprechen, häufig verwehrt bleibt. Wer 
diese Sätze liest, hat mein Buch gekauft oder heruntergeladen, 
aber nicht das Buch einer Person, die von einer prekären Posi-
tion aus spricht. Mein Akt des Sprechens über mich selbst 
kann, wie es Christina Dongowski auf Twitter treffend aus-
gedrückt hat, als  „maskulinistisches Psychobla“ verstanden 
werden,  „das weibliche und randständige Sprecherinpositio-
nen diskreditiert & Männern neue Selbstvermarktungsoptio-
nen eröffnet“.167 Im Bewusstsein dieses Risikos möchte ich den 
Anschein einer Resouveränisierung meiner verunsicherten 
Männlichkeit vermeiden. Aber kann ich überhaupt über die-
ses Thema schreiben, ohne dass eben dies ein Effekt meines 
Schreibens ist? Kann ich die Autorität, die meiner gesellschaft-
lichen Position innwohnt, aufbrechen? Oder bleibe ich auf eine 
Weise an meine Position gebunden, die sogar die Kritik an mir 
selbst verunmöglicht, weil ich auch als Kritiker ein weißer 
Mann bleibe? In anderen Worten: Determiniert meine Posi-
tion das, was ich sage, oder ist es mir möglich, mich von dieser 
Position zu lösen? Bestimmt mich meine Position oder legt sie 
mir nicht vielmehr nahe, Verantwortung für die sozialen Pro-
zesse zu übernehmen, in denen ich mich befinde?

Ich schreibe dieses Buch als jemand, der seine Position 
nicht mit seinem gesellschaftlichen Status belegen sollte. 
Meine Erfahrung als weißer, männlicher Professor verbürgt 

167	 https://twitter.com/TiniDo/status/1695425313763627113 [letzter Zugriff: 29.8.2024, 
nicht mehr verfügbar]



2. Wie schreibt man ein Buch über Situiertheit?

125

nur, dass ich nahezu alles sagen kann, ohne Konsequenzen 
befürchten zu müssen. Zugleich kann ich aber auch nicht ver-
hehlen, dass es mich verunsichert, in eine Situation zu geraten, 
in der ich nicht dazugehöre. Mit mindestens einem Bein stehe 
ich immer auf der falschen Seite, so viel ich auch an meinem 
Standpunkt arbeite. Beim Nachdenken über dieses Buch war 
deshalb stets die Frage präsent, wie dieses Buch von meinen 
Kolleg:innen und Freund:innen aufgenommen werden wird. 
Ich fürchte mich nicht so sehr davor, als privilegierter Autor 
kritisiert und auf blinde Flecken hingewiesen zu werden, die 
ich nicht erkannt habe  – damit umzugehen ist als weißer, 
männlicher Professor gar nicht so schwierig, wie es manch-
mal den Anschein hat. Ich versuche, mich nicht vor mei-
ner Naivität zu fürchten. Was mich eher im Griff hat, ist die 
Angst davor, nicht oder nicht mehr dazuzugehören und aus
geschlossen zu sein – die Angst, dass andere über mich reden, 
ohne dass ich sprechen könnte. Mir ist klar, dass auch diese 
Angst von einem Privileg durchzogen ist, das ich in kritischen 
Momenten als  „Wohlstandsverwahrlosung“ bezeichnet habe. 
Andere sind ständig in dieser Position und werden – auch von 
mir – daran gehindert, „Ich“ zu sagen. Ich hingegen kann es 
mir leisten, diese Angst zum Gegenstand meiner Reflexion zu 
machen. Und doch ist diese Angst da und ich kann sie nicht 
wegdiskutieren. Die Furcht vor möglichen Verletzungen kann 
man ebensowenig gegen Privilegien aufrechnen wie erfahrene 
Verletzungen.

Bei dieser Arbeit an mir selbst hat mich ein kurzer, in femi-
nistischen Arbeiten häufig zitierter, 1984 erschienener Text 
der Dichterin Adrienne Rich mit dem Titel  „Notes towards 
a Politics of Location“ begleitet. Er wirft die Frage auf, wie 
man über sich selbst schreibt und dabei den eigenen Ort in 
den Blick nimmt. Rich beschäftigt sich damit, wie ihre Posi-
tion als jüdische, feministische, amerikanische, lesbische, 
weiße Dichterin ihre eigenen Aussagen prägt. Sie schildert 



Florian Sprenger

126

diesen  „struggle for accountability“168 ihr selbst gegenüber als 
einen Prozess, der zuallererst in der Sprache und im Schrei-
ben stattfindet. Ihr Motiv ist eine Anmerkung der Schrift-
stellerin Christa Wolf:  „The difficulty of saying I“.169 Rich 
erweitert diese Schwierigkeit um die Herausforderung, wie 
ich Wir sagen und für andere sprechen kann. Bevor es zu die-
sem Wir kommt, stellt sich für Rich stets die Frage nach dem 
eigenen Ort. Sie schildert eindringlich, wie sie sich selbst zur 
Schwierigkeit wird, weil die Bedingungen des eigenen Spre-
chens in diesem Erkenntnisprozess nicht mehr draußen, son-
dern drinnen sind – sie sind als  „politics of location“ Teil des 
Schreibens. Rich stellt sich so der Herausforderung, als weiße 
Amerikanerin von und für andere Frauen zu sprechen, deren 
Kämpfe durch eben diesen weißen Blick immer wieder ent-
wertet wurden. Sie betont mehrfach, wie wichtig für diese 
Reflexion der Austausch mit schwarzen Feministinnen war, 
denen nur selten ein Standort zugesprochen werde, von dem 
aus sie ihr Wissen über Unterdrückung weitergeben kön-
nen. Rich fragt, wie ein Schreiben möglich ist, das für eben 
diese Position Verantwortung übernimmt und nicht so tut, als 
könne es sich einfach erneut von der eigenen Position lösen 
und nun auch für die unterdrückten Anderen sprechen.

Analog dazu hat Linda Alcoff zwanzig Jahre später in einem 
einflussreichen Text die Aporien des Sprechens für andere 
analysiert: Einerseits ist jedes Sprechen situiert und das Spre-
chen für andere daher eine Usurpation von deren Stand-
punkt, andererseits kann gerade das Sprechen für andere ein 

168	Adrienne Rich,  „Notes Toward a Politics of Location“, in: dies., Blood, Bread, and 
Poetry: Selected Prose 1979–1985, New York: W.W. Norton & Co. 1986, S. 210–231, hier 
S. 210.
169	Zitiert nach ebd., S. 224. Das Original entstammt Christa Wolfs Roman Nach­
denken über Christa T. (1968), der sich mit den Ansprüchen an sich selbst im Span-
nungsfeld der gesellschaftlichen Realität in der DDR der 1950er und 60er Jahre 
befasst.



2. Wie schreibt man ein Buch über Situiertheit?

127

fundamentaler Akt der Solidarität sein, der eben jene Hier-
archie unterminiert, die Positionen unterschiedliche Werte 
zuteilt.170 Alcoff verweigert sich deshalb einer klaren Antwort 
auf die Frage, ob man für andere sprechen soll, und fordert 
stattdessen eine je spezifische Auseinandersetzung mit den 
Machtstrukturen, die diesem Sprechen vorausgehen und in es 
einfließen. Keine Position determiniere das, was von ihr aus 
gesagt werden könne:  „Location and positionality should not 
be conceived as one-dimensional or static, but as multiple and 
with varying degrees of mobility.“171 Das Zuhören, so Alcoff, 
sollte dem Sprechen vorausgehen.

Von Richs unerbittlicher Selbstbeobachtung und Alcoffs 
vorsichtigem Sprechen inspiriert, wird mir klar, dass dieses 
Buch als ein Versuch, meine eigenen Privilegien offenzulegen, 
von Anfang an zum Scheitern verurteilt ist, weil das Privileg, 
dieses Buch zu schreiben, der blinde Fleck zwischen seinen 
Zeilen ist.172 Dieses Privileg könnte ich nur ablegen, wenn ich 
dieses Buch nicht schreiben würde. Ich will es aber trotzdem 
schreiben. Es ist mir wichtig. Ich will weder im Wissen um 
meine Privilegien als weißer Mann noch aus Angst vor den 
Reaktionen auf mein Sprechen als weißer Mann verstummen.

Aber ist das nicht Teil des Problems? Dass ich glaube, etwas 
zu sagen zu haben und auch noch in der Position bin, es risiko
los sagen und sogar ein Buch darüber schreiben zu können, 
selbst wenn es sich als Missverständnis erweisen sollte? Trägt 
das, was ich hier tue, nicht zur  „elite capture“ bei,173 insofern 
ich die Auseinandersetzung mit meinen Privilegien als einen 
Steigbügel nutze, der eigentlich für andere vorgesehen war, 

170	 Linda Alcoff,  „The Problem of Speaking for Others“, in: Cultural Critique 20: Win-
ter (1991/92), S. 5–32.
171	 Ebd., S. 16.
172	 Vgl. Holert, Verkomplizierung der Möglichkeiten, S. 44.
173	 Vgl. Olúfẹ́mi O. Táíwò, Elite Capture. How The Powerful Took Over Identity Politics 
(And Everything Else), London: Pluto Press 2022.



Florian Sprenger

128

die tatsächlich Diskriminierungen ausgesetzt sind? In dieser 
Hinsicht hat Diedrich Diedrichsen die Unterscheidungslo-
gik von Diskriminierung betont: Sie erzeugt Benachteiligun-
gen, welche im Gegenzug unweigerlich zu Privilegien führen, 
die als Effekt der Benachteiligung auf der anderen Seite der 
Unterscheidung zumeist unbeobachtet bleiben.174 Deshalb, so 
Diedrichsen, ist die Aufforderung check your privileges! nicht 
inquisitorisch zu verstehen, sondern weitet den Blick auf 
die  „Funktion des Unmarkierten“,175 d. h. auf die Kehrseite 
aller Privilegien ebenso wie aller Benachteiligungen. Dass ich 
dieses Buch schreiben kann, bedeutet in diesem Sinn nicht 
nur, diese unmarkierte Zone in den Blick zu nehmen, son-
dern auch, dass andere nicht über meine Privilegien verfügen – 
selbst wenn sie unter Umständen mehr zum Thema zu sagen 
hätten als ich.

In seinem Buch über den weißen Mann hat der Philosoph 
Luca di Blasi eindringlich die Aporien beschrieben, denen 
er sich als weißer Mann beim Schreiben über weiße Männer 
ausgesetzt sieht:  „Jede Selbstthematisierung der WHM [wei-
ßen heterosexuellen Männer] außerhalb einer Wiederholung 
der gegen sie und ihren Status gerichteten Vorwürfe unter-
liegt dem Verdacht, rassistisch, heteronormativ und sexistisch/
androzentrisch zu sein.“176 Die WHM sind eine privilegierte 
und dominante Gruppe, die sich nicht als  „Partikularität 
neben Partikularitäten, als eigene Gruppe neben anderen 
Gruppen“ positionieren kann – selbst wenn diese Gruppe von 
innen betrachtet alles andere als homogen ist.177 Erträglich 
erscheint di Blasi nur die Wiederholung der Kritik am wei-
ßen Mann und damit an seiner eigenen Position – was aber 

174	 Diedrich Diedrichsen,  „Am Stammtisch der Sachlichkeit. Markiertes Sprechen 
in Deutschland“, in: Merkur 75:868 (2021), S. 5–18, hier S. 14.
175	 Ebd.
176	 Luca Di Blasi, Der weiße Mann, Bielefeld: Transcript 2013, S. 74.
177	 Ebd., S. 9.



2. Wie schreibt man ein Buch über Situiertheit?

129

wiederum bedeute, die Stimme der Kritiker:innen zu appro
priieren und gerade nicht selbst zu sprechen. In dieser Struk-
tur liegt di Blasi zufolge ein performativer Selbstwiderspruch: 
Wer als weißer, heterosexueller Mann die Universalitäts
ansprüche weißer, heterosexueller Männer kritisiert, spricht 
von einer sich zugleich universalisierenden und partiku
larisierenden Position aus.  „Obwohl kritisch gewendet, repro-
duziert er noch in seiner Kritik jene abstrakte, unsituierte 
Männlichkeit, die den WHM gerade vorgehalten wird.“178 Bei 
der Beschäftigung mit dieser Herausforderung merke ich, wie 
weit mir feministisches Denken lange Zeit voraus war und wie 
sehr ich mich ihm anverwandelt habe. Mich als Feministen 
zu bezeichnen, verunsichert mich dennoch weiterhin, weil ich 
dies nicht so affirmativ sagen kann wie manche meiner Kolle-
gen – nicht zuletzt, weil es nicht mir obliegt zu definieren, was 
Feminist sein heißt.

Wie glaubwürdig können meine Aussagen also sein, wenn 
ich meine Kritik von dem Standpunkt aus äußere, den ich kri-
tisiere? Die eine Möglichkeit, auf diesen Selbstwiderspruch zu 
antworten, bestünde im Hinweis darauf, dass die Aussagen 
meiner Kritik universalisierbar sind und es für eine Kritik an 
Machtstrukturen irrelevant ist, wer diese Kritik von wo aus 
äußert – also im Versuch, meinen Standpunkt zu transzendie-
ren. Die andere Möglichkeit bestünde darin, zu verstummen. 
Mir leuchtet beides nicht ein, weshalb ich versuchen möchte, 
mich mit den Aporien dieser Konstellation und meinen Ver
ortungen zu beschäftigen, indem ich mich selbst situiere.

Es gehört zu den Privilegien weißer Männer, die Zuschrei-
bung dieser Kategorien an ihre Identität zurückweisen zu 
können – eine Möglichkeit, die anderen mitunter verwehrt 
bleibt. Weiße Männer können, mehr als alle anderen, einen 
unmarkierten Raum für sich in Anspruch nehmen, der als 

178	Ebd., S. 74.



Florian Sprenger

130

Bühne für die Universalisierung ihrer eigenen Identität dient. 
Sie können zugleich jegliche Kategorisierung ihrer selbst von 
sich weisen, weil sie meist als kategorisierende Instanz auf-
treten. Diese Position, die sich nicht als solche, sondern als 
Normalfall begreift, wird in den letzten Jahren von unter-
schiedlichen Seiten herausgefordert. Schlimmer als alte weiße 
Männer – zu denen auch ich irgendwann zählen werde – sind 
nur jammernde alte weiße Männer.

In einem der vielen Gespräche, die wir über dieses 
Buch geführt haben, hat die Ethnografin Anne Dippel von 
einem  „Essenzialismus durch die Hintertür“ gesprochen: 
Aneinanderreihungen von phänomenalen Kategorien wie 
weiß, männlich, Professor hinterlassen den Eindruck, es handle 
sich um eine homogene Gruppe. Sicherlich ist die Gruppe, 
deren Mitglieder diese Eigenschaften teilen, homogener als 
die Gruppe queerer Aktivist:innen, aber dennoch sind beides 
homogenisierende Kategorien, die die Vielfalt an Existenz
weisen verdecken, die unter diesen Labels möglich sind. Es 
gibt kein kohärentes  „Wir“, mit dem ich – als weißer, männ-
licher Professor  – für  „uns“ sprechen könnte. Trotzdem 
macht es Sinn, mich so zu bezeichnen, weil allen von  „uns“ 
bestimmte Privilegien zukommen, die nicht zuletzt zur Mög-
lichkeit führen, so zu sprechen, wie ich es hier tue.

Die Medienwissenschaftlerin Mary Shnayien hat mich 
darauf hingewiesen, dass mit diesem Buch sehr wohl ein 
Risiko für mich einhergeht: von anderen weißen Männern, 
vor allem jenen aus der Professorenzunft, als  „Verräter“ aus-
geschlossen zu werden – also von jenen, die meine soziale 
Position teilen, meine inhaltliche Position aber ablehnen. Ich 
verhalte mich nicht meinen Privilegien gemäß und setze mich 
dafür ein, dass auch andere weiße Männer (nicht nur, aber 
auch Professoren) sie verlieren. Wenn ich mich, dem femi-
nistischen Projekt folgend, mit meinen Privilegien ausein
andersetze, versuche ich, sie bis zu einem gewissen Grad ab



2. Wie schreibt man ein Buch über Situiertheit?

131

zulegen – und genau das ist für jemanden wie mich dann doch 
ein Risiko. Gänzlich wird mir die Aufgabe meiner Privilegien 
sowieso nicht gelingen, weil ich dann dieses Buch nicht mehr 
schreiben könnte. Aber mir ist es wichtig, dass dieser Sprech-
akt Konsequenzen hat, denn nur dann kann er vielleicht dafür 
sorgen, dass die marginalisierten Gruppen, zu denen ich nicht 
gehöre, mehr Gerechtigkeit erfahren. Und mir selbst hilft die-
ser Schritt, besser zu verstehen, was ich tue, wenn ich über 
mich selbst spreche.

Angesichts dieses Privilegiengefälles kann ich das Mikro-
fon auch nicht einfach weitergeben, um meine Komplizen-
schaft mit Ungleichheit zu korrigieren, und zwar nicht nur, 
weil mein Name auf diesem Buch steht, sondern auch, weil 
die strukturellen Gründe für ungleich verteilte Positionen und 
Privilegien damit gar nicht berührt wären. Olúfẹ́mi Táíwò, 
von dem der Begriff elite capture stammt, hat diese  „tactics of 
deference“,179 also das Weitergeben der Sprecher:innenposi-
tion an weniger privilegierte Menschen, mit klaren Worten 
kritisiert: Diejenigen, die ihre durch Privilegien bedingte 
Position abzugeben versuchen, schützen sich damit vor Kri-
tik, gehen zugleich aber auch der Auseinandersetzung mit den 
Kämpfen derjenigen aus dem Weg, die an ihrer Stelle sprechen 
sollen. Statt des Versuchs, die eigene Sprecher:innenposition 
anderen zu überlassen, fordert Táíwò solidarische Arbeit an 
einer gemeinsamen Position. Die Herausforderung von Soli-
darität besteht in dieser Hinsicht darin, sie zu praktizieren, 
wenn man nicht selbst betroffen ist. Deshalb schlägt er vor, 
Bündnisse zu schließen und sich nicht zu individualisieren. 
Immer und von überall kann man an den Ungleichheiten und 

179	 Olúfẹ́mi O. Táíwò,  „Being-in-the-Room Privilege. Elite Capture and Epistemic 
Deference“, in: The Philosopher 107:4 (2020), https://www.thephilosopher1923.org/
post/being-in-the-room-privilege-elite-capture-and-epistemic-deference [letzter 
Zugriff: 29.8.2024].



Florian Sprenger

132

Ungerechtigkeiten arbeiten, die gesellschaftliche Positionen 
mit sich bringen.

Man kann, so lerne ich aus diesen Interventionen, unver-
diente, durch Geburt gegebene Vorteile nicht einfach nach-
träglich durch Reflexion verdienen.180 Es spricht also viel 
gegen meinen Versuch, dieses Buch zu schreiben. Ich kann 
mich nicht einfach in einen anderen Standpunkt hineinver-
setzen, weil ich immer dem Ort verbunden bleibe, der von 
meiner gesellschaftlichen und sozialen Position geprägt wird. 
Zugleich tue ich mir aber auch schwer damit, mein Vorgehen 
als eine Art der kulturellen oder intellektuellen Appropriation 
zu begreifen: Warum sollte ich als weißer, männlicher Profes-
sor kein Buch über die Geschichte der Situiertheit schreiben? 
Die Idee der Genealogie, wie sie Nietzsche und Foucault ver-
stehen, besteht in der Herausarbeitung der Geschichte eines 
vermeintlich geschichtslosen Gegenstands zum Zweck der 
Kritik seiner Gewordenheit. Dahinter steht die Annahme, 
dass nicht nur jeder Gegenstand historisiert werden kann, 
sondern auch, dass alle diesen Akt (nach-)vollziehen können. 
Bedeutet das nicht, dass für die Reichweite meiner Ausführun-
gen weniger meine Identität entscheidend ist als vielmehr die 
Überzeugungskraft meiner Argumente und meiner Quellen? 
Ja – und nein:  „What is required for men to contribute to femi-
nism and for white women to black feminism, and how such 
contributions can be possible in standpoint theory, are open 
questions.“181 Ich habe mich oft gefragt, ob ich diese Fragen 

180	Auch Mark Fathi Massoud hat die ungleich verteilten Vorteile –  „establishing 
credibility, promoting diversity, and empowering marginalized scholars“  – 
und Nachteile  –  „increased anxiety, the shifting of attention away from theo
retical contributions, and the problematization of neutrality“ – des Situierens 
betont:  „Correspondingly, the scholars for whom articulating positionality may 
have little to no cost are also those who do not do it.“ Massoud,  „The Price of Posi-
tionality“, S. 85.
181	Catherine Hundleby,  „Where Standpoint Stands Now“, in: Journal of Women Poli­
tics & Policy 18:3 (1998), S. 25–43, hier S. 38.



2. Wie schreibt man ein Buch über Situiertheit?

133

selbst beantworten kann. Aber für mich kann ich ihre Kon
sequenzen nur an mir selbst durchspielen.

Bei dieser Arbeit an mir selbst trennt nur ein schmaler Grat 
das Situieren vom nach Absolution strebenden Bekenntnis 
oder von der Beichte (und hoffentlich auch vom Manifest). Ich 
möchte mit diesem Buch nicht den Anschein erwecken, als 
versuchte ich, mich von meinen Positionen und Privilegien los-
zusagen. Aber ich versuche, an ihnen zu arbeiten. Ob mir das 
gelingt, kann ich nicht selbst beurteilen. Denn in dieser Arbeit 
an mir selbst liegt der zugleich narzisstische und situierte 
Impuls meines Schreibens: Dieses Buch ist ein Spiegel (oder 
vielmehr ein  „Spiegelkabinett“).182 Wie kann ich, indem ich 
mich selbst im Spiegel betrachte, die Bedingungen meiner 
Situiertheit beobachten, wenn ich sowohl derjenige bin, der 
in den Spiegel blickt, als auch derjenige, der gesehen wird? 
Ich weiß nicht, was ich nicht weiß, weil ich es nicht weiß (aber 
weiß bin ich).

Dieses methodische Problem ist unlösbar. Solcher Narziss-
mus kann aber, folgt man Pierre Bourdieu, in eine wissen-
schaftliche Reflexivität transformiert werden, wenn er in ein 
erkenntniskritisches Projekt eingebettet wird, das auf die  „Ver-
feinerung und Verstärkung der Erkenntnismittel“ zielt.183  „Es 
genügt nicht, die ‚erlebte Erfahrung‘ des wissenden Subjekts 
zu explizieren; man muss die sozialen Bedingungen dieser 
Erfahrungsmöglichkeit und, genauer gesagt, des Aktes der 
Objektivierung objektivieren.“184 Bourdieu geht es darum, 

182	Valentin Groebner, Bin ich das? Eine kurze Geschichte der Selbstauskunft, Frankfurt 
a. M.: Fischer 2021, S. 8.
183	Pierre Bourdieu,  „Narzißtische Reflexivität und wissenschaftliche Reflexivität“, 
in: Eberhard Berg und Martin Fuchs (Hg.), Kultur, soziale Praxis, Text. Die Krise der 
ethnographischen Repräsentation, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1993, S. 366–374, hier 
S. 366. Zur Unterscheidung verschiedener Modalitäten der Reflexivität vgl. Maggi 
Savin-Baden und Claire H. Major, Qualitative Research: The Essential Guide to Theory 
and Practice, London: Routledge 2022, S. 77.
184	Bourdieu,  „Narzißtische Reflexivität und wissenschaftliche Reflexivität“, S. 364.



Florian Sprenger

134

die Selbstbeobachtung und das Verhältnis von Subjekt und 
Objekt zu objektivieren, damit dieses Verhältnis nicht vor-
schnell auf den Forschungsgegenstand projiziert wird, was ihn 
unscharf werden lässt. Diese Kritik stellt, so Bourdieu (und 
daran anschließend auch Didier Eribon), die  „charismatische 
Vorstellung“ des Subjekts von sich selbst in Frage und fokus-
siert stattdessen die soziale Einbettung seiner Aussagen.185 
Die Formen, Figuren und Rhetoriken der Selbstthematisie-
rung sind nicht allen gleichermaßen zugänglich, sondern 
selbst soziale Konstrukte.186 Was in einer gegebenen Situation 
Situiertheit heißt und in die Politik des Situierens einfließt, ist 
selbst situiert. Diesem Impuls möchte ich folgen, mich dabei 
aber auf die Performativität und Rhetorik des Sprechens über 
sich/mich selbst konzentrieren.

Von anderen Akten des Sprechens über sich selbst unter-
scheidet sich das Situieren, insofern es nur gelingen kann, wenn 
es öffentlich vollzogen wird. Der Ort seines Vollzugs sind nicht 
Tagebücher oder Selbstgespräche (wie etwa in den antiken und 
christlichen Traditionen, die Foucault interessieren), sondern 
Dialoge und öffentliche Auftritte. Deshalb betonen feminis-
tische Texte immer wieder, dass die Praktiken des Situierens 
nicht individualisiert, sondern relational vorgehen, also das 
Subjekt in vielfältige Beziehungen setzen sollten. Daher kann 
ich dieses Buch über das Situieren nur dann mit dem Blick 
von innen schreiben, wenn ich andere an meinen Versuchen 
des Situierens teilhaben lasse. Erst als öffentlicher Akt produ-
ziert das Situieren jene Relation zu sich selbst – zu mir selbst –, 
die mich interessiert und in der ich mich in ein Verhältnis zur 
Wahrheit über mich selbst und zur Macht setze, mit der ich 

185	Ebd., S. 369.
186	Vgl. auch Alois Hahn,  „Identität und Selbstthematisierung“, in: ders. und Volker 
Kapp (Hg.), Selbstthematisierung und Selbstzeugnis: Geständnis und Bekenntnis, Frank-
furt a. M.: Suhrkamp 1987, S. 9–24.



2. Wie schreibt man ein Buch über Situiertheit?

135

konfrontiert bin (oder auch nicht). Deshalb kann ich nur an 
mir selbst durchspielen, was es heißt, das Situieren als eine 
performative, auf Öffentlichkeit angewiesene und rhetorische 
Praxis, als Technologie des Selbst und als eine Verortung in 
Umgebungsverhältnissen zu begreifen. Diese Aufgabe kann 
ich nicht abgeben und einfach jemand anderes sprechen lassen. 
Wenn ich diesem Gedanken folge, kann ich dieses Buch nicht 
anders schreiben – außer es nicht zu schreiben – als so und mit 
dem Risiko, dass es scheitert, unglaubwürdig, anmaßend und 
unreflektiert wirkt. Beenden kann ich das Projekt dieses Buches 
sowieso nicht.

Dass dieses Buch naiv erscheinen mag – und zwar aus allen 
erdenklichen Perspektiven –, muss ich in Kauf nehmen. Ich 
glaube, dass kein Weg um diese Naivität herumführt. Sie ist als 
Unwissenheit über sich selbst, als Unmöglichkeit eines Blicks 
von außen, Teil jener Praktiken und Sprechakte des Situierens, 
deren Genealogie mich interessiert. Vor dem Spiegel ist jede 
Selbsterkenntnis naiv, weil ich nicht weiß, wer von uns beiden 
mich anblickt und wen ich anblicke. Aber ich brauche den Spie-
gel dieses Schreibens, um meine white tears zu sehen.

Der eigene Standpunkt, das habe ich beim Schreiben die-
ses Buches gelernt, verspricht keine Standfestigkeit. Vielleicht 
ist es das, was mich an vielen Aufforderungen und Anleitun-
gen zum Situieren und Positionieren so irritiert: die Annahme, 
man könne sicher sein, wo man steht. Dass der eigene Boden 
schwankt, habe ich erst gemerkt, als ich sicher zu stehen ver-
sucht habe. Genau darin liegt meine aus diesem Versuch 
gewachsene Kritik am Situieren: dass es, so wie es als Prak-
tik und Sprechakt in zahlreichen Anleitungen verfestigt wird, 
eine Transparenz und Sicherheit in Aussicht stellt, die ich 
nicht finden konnte und die auch der Offenheit und Unsicher-
heit jeder Situation widerspricht.

Für mich (zumindest für den Autor dieses Buches) steht 
nichts (oder wenig) auf dem Spiel, aber ich kann auch kein 



Florian Sprenger

136

anderes Buch über das Situieren schreiben, ohne den Boden 
unter meinen Füßen und damit meinen Gegenstand aus 
dem Blick zu verlieren. Die Aufgabe, die eine Genealogie der 
Situiertheit stellt, geht nicht in deren Geschichte auf. Diese 
Aufgabe ist aber auch nicht einfach durch das Ritual eines 
situierenden Sprechakts oder eines sogenannten positionality 
statements zu lösen, die ich diesem Buch hätte voranstellen 
können. Ich muss zunächst durch die Genealogie der Situiert-
heit hindurch und zu bestimmen versuchen, wo der Ort mei-
ner Frage in der Gegenwart ist, um dann zu fragen, von wo 
aus ich dieses Buch geschrieben habe. Aber ich muss es zuerst 
schreiben, um dann zu verstehen, von welchen Voraussetzun-
gen ich dabei ausgegangen bin.



137

3. SUBJEKT, WAHRHEIT, MACHT

Über meine eigene Situiertheit und die Partialität dieses 
Buches habe ich bis hierhin trotz allem wenig gesagt. Ich 
möchte sie nicht an den Anfang, sondern an das Ende dieses 
Buches stellen, weil das der Ort ist, an dem diese Genealogie 
auf meine Gegenwart trifft und mir die Frage nach meiner Ver-
ortung stellt. Nur so kann ich das Ritual unterbrechen, das 
ich beschreiben möchte. Einsteigen möchte ich hingegen mit 
zwei aktuellen Beispielen für situierende Sprechakte, die mich 
gleichermaßen faszinieren wie irritieren: dem land acknow­
ledgement und dem positionality statement. In beiden Beispielen 
verweist ein situierender Sprechakt auf den Ort und damit die 
Bedingungen und Grenzen des je eigenen Sprechens von die-
sem Ort aus. Beide Beispiele bieten sich – trotz ihrer Unter-
schiedlichkeit – als Einstieg an, weil neben theoretischen Aus-
einandersetzungen eine Reihe von Templates und Ratgebern 
zur Verfügung stehen, die erklären, wie eine solche Rede 
bzw. ein solcher Text gestaltet sein soll. Diese Anleitungen 
instruieren das Subjekt, wie es sich zu sich selbst verhalten 
muss, um sich situieren zu können. Als Quellen gelesen, erläu-
tern diese Anleitungen nicht nur, was ein land acknowledgement 
oder ein positionality statement ist, sondern formulieren Regel-
werke für ihre Durchführung und Maßnahmen, die diesen 
Sprechakten vorangehen sollen. Sie dokumentieren also die 
Schritte der Arbeit an sich selbst, die das Subjekt vollziehen 
soll, um die Wahrheit über sich selbst sprechen zu können. 
Anhand dieses Materials sind diese Praktiken des Situierens 
auch ohne Zugang zu den Sprechakten von Individuen als 
Technologien des Selbst beschreibbar.



Florian Sprenger

138

3.1  Land acknowlegement und positionality statement

In Australien, Neuseeland, Kanada und den USA hat sich, aus-
gehend von den politischen Kämpfen indigener Gruppen, in 
der letzten Dekade der Sprechakt des land acknowledgement 
verbreitet. Vor einer öffentlichen Aussage – einem Vortrag, 
einer Rede, einer Fernsehsendung, einer Museumsführung 
oder einem Posting in sozialen Medien – sagt der oder die 
Gastgebende oder Sprechende:  „I would like to acknowledge 
the … who are the traditional custodians of the land“ und fügt 
an der Leerstelle den Namen der jeweiligen indigenen Grup-
pen an, die an diesem Ort leben oder gelebt haben und vertrie-
ben oder enteignet worden sind. Land acknowledgements kön-
nen von einer Anmerkung in der mündlichen Rede bis hin zu 
mehrseitigen Auseinandersetzungen vor Qualifikationsschrif-
ten reichen und sind Teil von Parlamentsdebatten, Theater
aufführungen und sogar Eishockeyspielen. Entsprechende 
Tafeln findet man in Hotellobbies, öffentlichen Gebäuden oder 
Broschüren. Selbst christliche Kirchen haben sich zum land 
acknowledgement bekannt.1

Mir sind land acknowledgements erstmals bei Vorträgen von 
Kolleg:innen aus Kanada begegnet. Das sprechende Subjekt 
situiert sich mit einem solchen Sprechakt auf dem Boden 
(ground) und in der Geschichte dieses kolonisierten Landes, 
aber auch in Bezug auf indigene Traditionen und ruft zugleich 
die Gewalt, Verfolgung und Diskriminierung ins Gedächtnis, 
die sich an diesem Ort abgespielt haben. Der Impuls für das 

1	 Vgl. zur Übersicht Mark McKenna,  „Tokenism or Belated Recognition? Welcome 
to Country and the Emergence of Indigenous Protocol in Australia, 1991–2014“, in: 
Journal of Australian Studies 38:4 (2014), S. 476–489; Joe Wark,  „Land Acknowledge-
ments in the Academy: Refusing the Settler Myth“, in: Curriculum Inquiry 51:2 (2021), 
S. 191–209; Stephen Marche,  „Canada’s Impossible Acknowledgement“, in: The 
New Yorker 7.9.2017, https://www.newyorker.com/culture/culture-desk/canadas-im 
possible-acknowledgment [letzter Zugriff: 29.8.2024].



3. Subjekt, Wahrheit, Macht

139

land acknowledgement geht auf in den 1990er Jahren geführte 
Debatten um reconciliation und die Aufarbeitung kolonialer 
Enteignung zurück. Es handelt sich um einen Versuch, über 
die Anerkennung indigener Positionen und Interessen hinaus 
deren Verhältnis zum Ort (place) in dekoloniale Arbeit auf-
zunehmen. Mit dem daraus entstehenden Sprechakt erkennt 
das Subjekt seine Verwicklung in die Geschichte dieses Ortes 
an, die zugleich die Bedingung dafür ist, jetzt an diesem Ort 
sprechen zu können. Von indigenen Autor:innen wird das land 
acknowledgement entsprechend als Verpflichtung (obligation) 
verstanden, sich aus der Geschichte dieses Ortes heraus zu 
den Gesetzen, Kosmologien und Philosophien der an diesem 
Ort lebenden indigenen Gruppen zu verhalten.2 Die koloniale 
Gewalt wird mit einem Verhältnis zum Land gleichgesetzt, 
das auf Besitz zielt. Dem steht ein indigenes Verständnis von 
stewartship gegenüber, das auf ein Sorgeverhältnis ausgerich-
tet ist und das Land nicht als Eigentum begreift.3 Durch den 
europäischen Kolonialismus seien diese indigenen Regeln des 
Zusammenlebens nicht ungültig geworden. Von ihnen – und 
damit vom Boden, von dem aus das Subjekt spricht – sollte 
jeder Sprechakt an diesen Orten ausgehen.

Mit all dem erweitert das land acknowledgement die Praktik 
des Situierens um eine postkoloniale Dimension und einen 
von indigenen Philosophien inspirierten Bezug auf das Land, 
den Boden und ihre Geschichte.4 Es wendet sich gegen ein bis 
heute kolonisierendes Sprechen, das die Ermordung, Enteig-

2	 Vgl. Glen Coulthard und Leanne B. Simpson,  „Grounded Normativity/Place-
Based Solidarity“, in: American Quarterly 68:2 (2016), S. 249–255.
3	 Vgl. Glen S. Coulthard, Red Skin, White Masks: Rejecting the Colonial Politics of 
Recognition, Minneapolis: University of Minnesota Press 2014; Brian Y. Burk-
hart,  „The Groundedness of Normativity or Indigenous Normativity Through the 
Land“, in: Colin Marshall (Hg.), Comparative Metaethics: Neglected Perspectives on the 
Foundations of Morality, New York: Routledge 2020, S. 40–59.
4	 Vgl. Coulthard und Simpson,  „Grounded Normativity/Place-Based Solidarity“.



Florian Sprenger

140

nung und Marginalisierung indigener Gruppen am gleichen 
Ort ignoriert und so spricht, als wären die Sprechenden schon 
immer vor Ort gewesen.

Hinter diesem Sprechakt der Solidarität steht mithin eine 
mehrfache, durch Situierung manifestierte Anerkennung: 
erstens eine Anerkennung der indigenen Gruppen, die den 
Ort des Sprechens in der Vergangenheit bewohnt haben 
und die in ihren eigenen Bezeichnungen, also nicht mit den 
gerade in Europa weiterhin verbreiteten kolonialen Namen 
benannt werden; zweitens eine Anerkennung der gewalt
samen Geschichte der Kolonisierung, die für die Vertreibung, 
Unterdrückung oder Ermordung der indigenen Gruppen an 
diesem Ort verantwortlich ist und in die nicht-indigene settler 
verwickelt sind; und schließlich drittens eine Anerkennung 
der Gegenwart, in welcher der oder die Sprechende sich an 
einem Ort mit dieser Geschichte situiert und diesen Ort in 
seiner Wechselwirkung mit dem eigenen Sprechen benennt.

Für die Formulierung eines land acknowledgement stehen 
zahlreiche Hilfsmittel zur Verfügung. Auf den Internetseiten 
von NGOs finde ich Aussprachehilfen für indigene Namen 
und interaktive Karten, mit denen ich für jeden Ort auf der 
Welt die oft überlappenden Gruppen, Sprachen und poli
tischen Abkommen bestimmen kann – Deutschland ist auf 
diesen Karten ein unmarkierter Raum.5 Das land acknowledge­
ment ist in den genannten Ländern mittlerweile fester Bestand-
teil von Ratgebern, Fortbildungen, Awareness-Kursen und 
didaktischen Lerneinheiten für den Schulunterricht.6 Regie-
rungsstellen bieten umfassende Unterstützung an, die von 

5	 Native Land Digital, https://native-land.ca/ [letzter Zugriff: 11.03.2023].
6	 Vgl. das Kapitel  „Understanding Territorial Acknowledgement as a Respectful 
Relationship“ in: Bruce Allan et al., Pulling Together: A Guide for Teachers and Instructors, 
Victoria: BCCampus 2018, https://opentextbc.ca/indigenizationinstructors/ 
chapter/understanding-territorial-acknowledgement-as-a-respectful-relationship/ 
[letzter Zugriff: 11.3.2023]. 



3. Subjekt, Wahrheit, Macht

141

Templates über druckbare Poster zum Ausfüllen bis hin zu 
Videokonferenz-Hintergründen mit land acknowledgements 
reicht.7

Bei der Auseinandersetzung mit diesen Materialien 
beschleicht mich ein ambivalentes Gefühl. Die Texte der indi-
genen Autor:innen und ihre Forderungen nach einer neuen, 
auf die politische Theorie der Gegenwart gestützten Form der 
Anerkennung beeindrucken mich und ich möchte sie unter-
stützen.8 Aber kann ich das überhaupt? Mich spricht das land 
acknowledgement als weißen Mann an, der in Europa lebt. Ich 
weiß nicht, ob ich mich selbst als settler fühlen sollte – so wer-
den für gewöhnlich nicht-indigene Subjekte genannt.9 Ich bin 
immer  „auf der anderen Seite“, egal wie viel Solidarität ich 
äußern könnte. Zudem bin ich in andere, europäische und 
deutsche Konflikte involviert und fühle mich nicht auf dem 
Standpunkt, mich in die Konflikte der nordamerikanischen 
Geschichte einzuschreiben. Ich bin und bleibe weißer Euro-
päer.

Seit meiner ersten Begegnung mit dieser Praxis frage ich 
mich deshalb, ob sich dieser aus den spezifischen Kolonialis-
muserfahrungen dieser Länder entstandene Sprechakt auch 
in Europa durchführen lässt, wo es nur noch wenige indigene 
Gruppe, aber eine sehr komplexe Geschichte der Vertreibung 
und Aneignung gibt. Welchen Effekt hätte ein solcher Sprech-
akt hier, am Ort meines Schreibens, in Berlin, in Deutschland, 

7	 Etwa US Department of Arts and Culture,  „Honor Native Land: A Guide and 
Call to Acknowledgment“, https://usdac.us/nativeland [letzter Zugriff: 29.8.2024]
8	 Vgl. Eve Tuck und K. W. Yang,  „Decolonization Is Not a Metaphor“, in: Decolo­
nization: Indigeneity, Education & Society 1:1 (2012), S. 1–40.
9	 Mit settlern (oder ihren Nachkommen) sind  „non-Indigenous persons with Euro-
pean ancestry“ gemeint,  „who imposed the colonial system upon this Land, and 
who continue to benefit from the colonial system.“ Library and Information Stu-
dies Students’ Association,  „LISSA Land Acknowledgement, Template for Perso-
nalization, Definitions, and Speaker Protocol 2019“, https://doi.org/10.7939/r3-ypab-
8s28 [letzter Zugriff: 29.8.2024].



Florian Sprenger

142

in Europa? Diese Fragen möchte ich am Ende des Buches 
erneut aufnehmen, das land acknowledgement aber zunächst 
als erstes Beispiel heranziehen, gerade weil es meine eigene 
Position so fundamental herausfordert und meine Ausgangs-
frage vertieft: Wie kann ich als weißer, männlicher Europäer 
über das Situieren schreiben?

Das land acknowledgement ist von vielen (gerade auch von 
indigenen) Seiten kritisiert worden: als rein symbolischer Akt 
und  „box ticking exercise“,10 als Möglichkeit für settler, ihr 
Gewissen reinzuwaschen, und schließlich als Versuch, den 
politischen Konsequenzen dieses Sprechakts – einer Rückgabe 
der Territorien – aus dem Weg zu gehen.11 Dennoch hat es, wie 
mir Kolleg:innen und Freund:innen aus den genannten Län-
dern bestätigen, den Umgang mit der kolonialen Geschichte 
und Gegenwart verändert. Man kann diese Praktik also mit 
ebenso guten Gründen affirmieren wie kritisieren. Mir geht 
es um etwas anderes: Selten wird beachtet, dass das land 
acknowledgement das sprechende Subjekt dazu anleitet, ein 
Verhältnis zu sich selbst zu artikulieren. An den Anleitungen 
und Templates, die ich im Anschluss anhand eines Beispiels 
genauer untersuchen werde, wird deutlich, dass auch das land 
acknowledgement Arbeit an sich selbst voraussetzt und als eine 
Praxis der Subjektivierung verstanden werden kann, die auf 
dem aufbaut, was Foucault  „Technologien des Selbst“ genannt 
hat.12 Mit diesem Konzept analysiert er Praktiken der Sorge 
um sich selbst, die in der Antike und im frühen Christen
tum entstanden sind (und europäischer nicht sein könnten). 
Mir ist die Spannung bewusst, die mein Versuch erzeugt, das 
land acknowledgement als Selbsttechnologie zu begreifen – ich 

10	 Wark,  „Land Acknowledgements in the Academy“, S. 5.
11	 Sehr eindrücklich wird dies in einem vielfach besprochenen Sketch der kana-
dischen TV-Sendung Baroness von Sketch: https://www.youtube.com/watch?v= 
LQyFfC7_U-E&t=14s [letzter Zugriff: 29.8.2024].
12	 Vgl. Foucault,  „Technologien des Selbst“.



3. Subjekt, Wahrheit, Macht

143

möchte auf keinen Fall indigene Verständnisse des Selbst 
einer westlichen Philosophie des Subjekts unterstellen. In sei-
ner modernen Form steht das Sprechen über sich selbst nicht 
zuletzt im Kontext der Aufklärung, die Foucault in seiner Aus-
einandersetzung mit Immanuel Kant als Projekt der Selbst
erkenntnis begreift.13 Doch scheint mir das genannte Material, 
das sich vor allem an settler wendet, genau solche Verfahren 
der Herstellung einer Beziehung zu sich selbst zu enthalten. Es 
besteht aus Anleitungen zum Einüben eines Verhältnisses, in 
dem das Subjekt sich selbst gegenübertritt, Wissen über sich 
erlangt und an sich arbeitet, um ein besseres Subjekt zu wer-
den. Diese Anleitungen zum Situieren sollten nicht mit den 
Positionen der indigenen Autor:innen verwechselt werden, 
auf die ich am Ende des Buches noch einmal zurückkommen 
werde. Aber sie erlauben mir, einen Blick auf das Verhältnis 
von Subjekt, Macht und Wahrheit zu werfen, das mit dem 
Situieren einhergeht.

Die Subjektivierungseffekte des Situierens werden auch 
im zweiten Beispiel deutlich, dem vor allem im akademischen 
Kontext verbreiteten positionality statement. Damit ist ein kur-
zer Text gemeint, der einer Publikation vorangestellt ist, etwa 
einem Zeitschriftenaufsatz oder einer Monografie.14 Das State-
ment soll offenlegen, wie die Autor:innen zu ihren Aussagen 
gekommen sind und von wo sie sprechen. Es umfasst ihre ins-
titutionelle Anbindung, ihre Privilegien und Grenzen ebenso 
wie forschungsethische und methodologische Aspekte, um 

13	 Vgl. Michel Foucault,  „Was ist Aufklärung? [1984]“, in: ders., Schriften, Band 4, 
Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2005, S. 687–707.
14	 Als philosophischer Fachterminus wird Positionalität von Herbert Plessner 
geprägt und hat ähnlich wie Situiertheit einen phänomenologischen Hintergrund. 
Mit  „exzentrischer Positionalität“ beschreibt Plessner die Fähigkeit des Menschen, 
zugleich in einer Situation zu sein und sich reflexiv auf sie zu beziehen. Helmuth 
Plessner, Die Stufen des Organischen und der Mensch. Einleitung in die philosophische 
Anthropologie, Berlin: De Gruyter 1928, S. 288.



Florian Sprenger

144

mögliche biases reflexiv zu benennen.15 Eine Reihe von Zeit-
schriften im englischsprachigen Raum bittet ihre Autor:innen 
seit einiger Zeit um solche Statements und stellt, ähnlich wie 
beim land acknowledgement, Vorlagen und Anleitungen bereit, 
die beim Verfassen helfen sollen.16

Während es beim land acknowledgement um eine Anerken-
nung kolonialer Gewalt und indigener Traditionen geht, zielt 
das positionality statement darauf, dass das Subjekt, das den 
Text schreibt, die Voraussetzungen der eigenen Erkennt-
nisse reflektiert und diesen Akt der Reflexivität öffentlich 
macht:  „Reflexivity informs positionality. It requires an expli-
cit self-consciousness and self-assessment by the researchers 
about their views and positions and how these might, may, or 
have, directly or indirectly, influenced the design, execution 
and interpretation of the research findings.“17 Positionali-
tät wird dabei verstanden als  „the way that one’s position in 
the social hierarchy vis-à-vis that of other groups potentially 

‚limits or broadens‘ one’s understanding of others“.18 Im posi­
tionality statement kulminieren Methodendebatten ethno-
grafischer, sozial- und erziehungswissenschaftlicher For-

15	 Andrew G. D. Holmes,  „Researcher Positionality. A Consideration of Its In
fluence and Place in Qualitative Research – A New Researcher Guide“, in: Shanlax 
International Journal of Education 8:4 (2020), S. 1–10, hier S. 1; Heidi J. Nast,  „Women 
in the Field. Critical Feminist Methodologies and Theoretical Perspectives“, in: The 
Professional Geographer 46:1 (1994), S. 54–66.
16	 Vgl. Julie P. Martin, Renee Desing und Maura Borrego,  „Positionality State-
ments are Just the Tip of the Iceberg: Moving Towards a Reflexive Process“, in: 
Journal of Women and Minorities in Science and Engineering 28:4 (2022), S. V–VII.
17	 Holmes,  „Researcher Positionality“, S. 2. Vgl. auch H. R. Milner,  „Race, Culture, 
and Researcher Positionality: Working Through Dangers Seen, Unseen, and Un
foreseen“, in: Educational Researcher 36:7 (2007), S. 388–400; Brian Bourke,  „Positio-
nality: Reflecting on the Research Process“, in: The Qualitative Report 19:33 (2014), 
S. 1–9. 
18	 Colleen Reid, Lorraine Greaves und Sandra Kirby, Experience, Research, Social 
Change: Critical Methods, North York, Ontario: University of Toronto Press 2017, 
S. 37.



3. Subjekt, Wahrheit, Macht

145

schung, die spätestens seit der Mitte des 20. Jahrhunderts den 
Standpunkt des Beobachters – ergo die Bedingungen wissen-
schaftlichen Wissens – problematisieren, jede Beobachtung 
als in ihren Gegenstand involviert betrachten und somit die 
Trennung zwischen forschendem Subjekt und erforschtem 
Objekt problematisieren.19 In der qualitativen Forschung, ins-
besondere in Methodologien teilnehmender Beobachtung, 
sind diese Fragen der Reflexivität fundamental für den For-
schungsprozess und als Anleitungen zum Situieren fester 
Bestandteil der Ausbildung.20

Ein unreflektiertes Sprechen von nirgendwo her soll durch 
das positionality statement von vornherein verhindert werden. 
Indem dieses Statement als ein Paratext dem Haupttext voran-
gestellt wird und Bezug auf die Reichweite der im Text getrof-
fenen Aussagen nimmt, institutionalisiert es eine Perspek-
tivierung dieser Aussagen durch die Positionierung der sich 

19	 Vgl. etwa Robert K. Merton,  „Insiders and Outsiders: A Chapter in the Sociology 
of Knowledge“, in: American Journal of Sociology 78:1 (1972), S. 9–47; Pierre Bourdieu 
und Loïc Wacquant, Reflexive Anthropologie, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2006. In 
Die Ordnung der Dinge beschreibt Michel Foucault, wie mit der Entstehung der 
Humanwissenschaften im 17. Jahrhundert die Figur des Menschen als  „empirisch-
transzendentale Dublette“ geprägt wird, d. h. als Subjekt und Objekt des For-
schungsprozesses zugleich. Diese Figur bildet den Kern vieler Methodendebatten 
des 20. Jahrhunderts, die sie unter anderen Bedingungen umformulieren. Michel 
Foucault, Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwissenschaften, Frank-
furt a. M.: Suhrkamp 1974, S. 384.
20	 Vgl. Reid, Greaves und Kirby, Experience, Research, Social Change: Critical 
Methods, S. 47–64; Elisabeth Chiseri-Strater,  „Turning in Upon Ourselves: Positio-
nality, Subjectivity and Reflexivity in Case Study and Ethnographic Research“, in: 
Peter Mortensen und Gesa E. Kirsch (Hg.), Ethics and Representation in Qualitative 
Studies of Literacy, Urbana: National Council of Teachers of English 1996, S. 115–132; 
J. K. Gibson-Graham,  „‚Stuffed if I know!’: Reflections on Post-modern Feminist 
Social Research“, in: Gender, Place & Culture 1:2 (2007), S. 205–224; Nancy A. Naples, 
Feminism and Method: Ethnography, Discourse Analysis, and Activist Research, New 
York: Routledge 2003, 36 ff.; Wanda Pillow,  „Confession, Catharsis, or Cure? Re
thinking the Uses of Reflexivity as Methodological Power in Qualitative Research“, 
in: International Journal of Qualitative Studies in Education 16:2 (2003), S. 175–196.



Florian Sprenger

146

selbst identifizierenden Autor:innen. Entsprechend wird das 
positionality statement auch für die Subjektivität kritisiert, die 
es in den Forschungsprozess einführt. Mit einer manchmal 
als aufdringlich empfundenen  „Reflexivitätserziehung“ füge 
es dem Text eine Ebene hinzu, auf der alle Aussagen prospek-
tiv auf die Position des sprechenden Subjekts zurückgeführt 
werden:  „The requirement is intended to challenge all of us 
authors to be reflexive about how our relevant identities have 
influenced our research decisions.“21 Durch diesen Bezug von 
Paratext und Text sollen unsituierte und verallgemeinernde 
Aussagen in Widersprüche verwandelt werden. Mit dem, was 
umschreibend auch  „soul searching“22 genannt wird, lei-
tet ein positionality statement das Subjekt dazu an, die Wahr-
heit der eigenen Aussagen auf seine eigene Positionalität zu  
beziehen.

Auch für positionality statements gibt es zahlreiche Tem
plates, Muster und Vorlagen, die Instruktionen zur Identi
fikation mit sich selbst enthalten.23 Sie helfen mir, mich durch 
eine Verortung in ein Verhältnis zu mir selbst und damit zur 

21	 Martin, Desing und Borrego,  „Positionality Statements are Just the Tip of the 
Iceberg“, S. VI. Zur wissenschaftsimmanenten Kritik am positionality statement, 
dem mit ihm verbundenen symbolischen Kapital und den Schwierigkeiten, die 
es in peer review-Verfahren stellt, vgl. Jukka Savolainen, Patrick J. Casey, Justin P. 
McBrayer und Patricia N. Schwerdtle,  „Positionality and Its Problems: Questioning 
the Value of Reflexivity Statements in Research“, in: Perspectives on Psychological 
Science 18:6 (2023), S. 1331–1338.
22	 Sandra Harding, Feminism and Methodology: Social Science Issues, Blooming-
ton: Indiana University Press 1996, S. 9; Holmes,  „Researcher Positionality“, S. 4. 
Bezeichnenderweise benutzt Sandra Harding diese Formulierung noch kritisch, 
während sie bei Holmes zwar in Anführungszeichen gesetzt, aber durchaus 
affirmativ gemeint ist.
23	 Etwa Marvette Lacy,  „Just Tell Me What I Need To Know: Problems, Purpose, 
and Research Questions“, https://www.linkedin.com/pulse/just-tell-me-what-
i-need-know-problem-purpose-marvette-lacy-phd [letzter Zugriff: 29.8.2024]; 
Michelle K. Jamieson, Gisela H. Govaart und Madeleine Pownall,  „Reflexivity in 
Quantitative Research: A Rationale and Beginner’s Guide“, in: Social and Personality 



3. Subjekt, Wahrheit, Macht

147

Wahrheit und zur Macht zu setzen und geben durch diesen 
Praxisbezug und die regelwerkartige Formulierung Einblick 
in die Verwicklungen, in die ich mich dabei begebe.24 Diese 
Operationen des Sich-zu-sich-selbst-Verhaltens werden an 
zwei Anleitungen besonders deutlich, die ich genauer in den 
Blick nehmen möchte: erstens an einem im Internet verbrei-
teten protokollartigen Template für die Struktur eines land 
acknowledgement und zweitens an sogenannten Social Identity 
Maps. Beide Anleitungen zielen auf die Einbindung eigener 
Erfahrungen in politische Prozesse.

Ein umfassendes, regelmäßig aktualisiertes und als Crea-
tive Commons veröffentlichtes Template, das von der kana
dischen Library and Information Studies Students’ Associa-
tion entwickelt wurde, nennt acht Schritte, in denen sich das 
Subjekt für ein land acknowledgement auf unterschiedliche 
Weise zu sich selbst verhalten soll:

1. Locate Yourself, 2. Convey Intention (Personally, or Organiza-
tionally), 3. Express Gratitude, 4. List Specific Lands, 5. Make a 
Connection Between the Reason you are Meeting and Gathering, 
and the Land-Violence, 6. Implicate Yourself or the Organization 
as Operating Within a Colonial System, 7. Bring Awareness to any 
Current, Relevant Acts of Resistance and Resurgence Occuring 

Psychology Compass 13:3 (2023), S. 1;15 sowie Crystal N. Steltenpohl,  „Positionality 
Statements: Getting Started“ https://www.youtube.com/watch?v=QjaAua8zsdY 
[letzter Zugriff: 29.8.2024].
24	 Edwina Barvosa hat dies in ihrer Studie über postkoloniale und intersektionale 
Identitätsbildungsprozesse  „selfcraft“ genannt:  „The task of searching out and 
learning the history of the elements of one’s subjectivity – our habits, schemes 
of thought and action – with attention to the politics and forced labor, and the 
possible atrocities and/or beauties involved in their construction.“ Edwina Bar-
vosa, Wealth of Selves: Multiple Identities, Mestiza Consciousness, and the Subject of 
Politics, College Station: Texas A&M University Press 2008, S. 177. Der von Barvosa 
beschriebene Prozess des intersektionalen Bewusstwerdens umfasst drei Schritte 
(taking inventory, discernment, acting in solidarity), um multiple und diverse Iden
titäten in eine Form zu gießen.



Florian Sprenger

148

in the Lands You are Occupying, 8. Invite Feedback and/or Invite 
People to Learn More about the Traditional Lands.25

In jedem dieser Schritte – den Ort bestimmen, Intentionen 
und Dankbarkeit ausdrücken und von dort aus Verbindungen 
unterschiedlicher Art herstellen – wird das Subjekt angehal-
ten, etwas über seine eigene Position zu lernen, um zu einem 
besseren, weil situierten und im Prozess der Dekolonisierung 
begriffenen Subjekt zu werden. Der Akt der Selbstbeobach-
tung – self-identify – und das Sprechen darüber werden in ein-
zelne Schritte unterteilt, mit deren Hilfe das Subjekt die eigene 
Position in ihren unterschiedlichen Dimensionen erkennen 
soll. Es soll keine Angst haben Fehler zu machen, aber Ver-
antwortung für sie übernehmen:  „Expect to make mistakes, 
and be uncomfortable.“26 Das Ziel ist nicht, unumstößliches 
Wissen zu erlangen, sondern sich selbst als ein Subjekt zu 
begreifen, das in Relation zu anderen und zur Welt steht. Die 
Voraussetzung dafür ist die ehrliche und aufrichtige Ausein-
andersetzung mit der eigenen Position:  „speak from the heart 
and with integrity“27.

Auf ähnliche Weise nutzt die Social Identity Map, ein re­
flexivity tool aus der qualitativen Methodenlehre, solche Ope-
rationen, indem sie Forschenden anhand eines vorgefertigten 
Diagramms die Möglichkeit gibt, eine Überblickskarte ihrer 
Position anzulegen und ihre Involviertheit in der Vor- und 
Nachbereitung des Forschungsprozesses greifbar zu machen.28 

25	 Library and Information Studies Students’ Association,  „LISSA Land Acknow-
ledgement, Template for Personalization, Definitions, and Speaker Protocol 2019“.
26	 Ebd.
27	 Ebd.
28	 Danielle Jacobson und Nida Mustafa,  „Social Identity Map: A Reflexivity Tool 
for Practicing Explicit Positionality in Critical Qualitative Research“, in: Inter­
national Journal of Qualitative Methods 18 (2019), S. 1–12, vgl. auch Tegan Cruwys, 
Niklas K. Steffens, S. A. Haslam, Catherine Haslam, Jolanda Jetten und Genevieve 
A. Dingle,  „Social Identity Mapping: A Procedure for Visual Representation and 



3. Subjekt, Wahrheit, Macht

149

Diese Karte ähnelt dem Wheel of Power and Privilege, das ich 
in der Einleitung besprochen habe, ist aber fester Teil sozial-
wissenschaftlicher Methodologien. Ursprünglich Anfang 
der 2000er Jahre in der Sozialpsychologie und der Organi-
sationsforschung zur Analyse gruppenbezogener Identitäts
konstruktion entwickelt,29 markiert eine solche Karte durch 
eine diagrammatische Darstellung Bedingungsfaktoren, die 
die Position des Subjekts bestimmen. Die Karte wird zum 
Medium der Selbsterkenntnis. In den großen Feldern der 
Vorlage (siehe Abbildung 4) sollen die Zuordnungen zu gene-
rellen Kategorien eingetragen werden, in den kleinen Fel-
dern Aspekte, bei denen diese Zuordnungen auf das Leben 
des jeweiligen Subjekts einwirken und von dort aus soll auf 
einer dritten Ebene auf konkrete Gefühle oder Handlungen 

Assessment of Subjective Multiple Group Memberships“, in: The British Journal of 
Social Psychology 55:4 (2016), S. 613–642. Vgl. für ein ähnliches, auf Intersektionalität 
zielendes Verfahren Hancock, Solidarity Politics for Millennials, S. 92.
29	 Vgl. S. A. Haslam, Rachael A. Eggins und Katherine J. Reynolds,  „The ASPIRe 
Model: Actualizing Social and Personal Identity Resources to Enhance Organi-
zational Outcomes“, in: Journal of Occupational and Organizational Psychology 76:1 
(2003), S. 83–113.

Abb. 4: Social Identity Map nach Danielle Jacobson und Nida Mustafa



Florian Sprenger

150

geschlossen werden, die mit diesen Positionen zusammen-
hängen. Die Ergebnisse sollen dann im Forschungsprozess 
zur Orientierung in den eigenen biases genutzt werden.30 Qua 
Externalisierung auf der Karte werden also Eigenschaften 
des Subjekts dokumentiert und als Selbstbeschreibungen 
auf das Subjekt rückprojiziert. In der Projektion dienen sie 
der (Selbst-)Zuordnung zu sozialen Gruppen. Diese Karte ist 
nicht als Ergebnis, sondern als Wegweiser gedacht, der zwar 
mit vorgegebenen Kategorien arbeitet, die aber ergänzt wer-
den können:  „It is a preliminary tool for drawing out issues 
of identity, which helps researchers to think through their 
positionality in relation to their research.“31

Man könnte beide Verfahren in Anlehnung an ein Argu-
ment von Patricia Purtschert als  „Aneignung und Integra-
tion dissidenter Terminologien“ betrachten,32 in der ehe-
mals emanzipative Begriffe – analog zu Diversity-Trainings 
in der Wirtschaft – zu neoliberalen Schlagwörtern werden. 
Doch damit hätte man den subjektivierenden Effekt noch 
nicht erfasst, der mit ihnen einhergeht. Mit beiden Hilfsmit-

30	 Es gibt eine Reihe von Anwendungsfällen für dieses Hilfsmittel. Unter dem 
Titel  „SPARQtools“ bietet ein gleichnamiger  „do tank“ der Stanford University ein 
Toolkit an, das sich vor allem an die (IT-)Industrie richtet und dort zur Bewusst-
werdung über Diversitätsfragen genutzt werden soll. Die Anleitungen – etwa das 
Toolkit  „Are you ready to talk?“ – zielen auf eine Auseinandersetzung mit den eige-
nen emotionalen Reaktionen auf sozial geprägte Situationen durch Selbstbeobach-
tung und die anschließende Transformation dieser Situation durch Abwägung und 
Reflexion. Dazu wird auch eine Social Identity Map eingesetzt: https://sparqtools.
org [letzter Zugriff: 29.8.2024]. Das Social Identity and Groups Network der Uni-
versity of Queensland hat ein ähnliches Online-Social-Identity-Mapping-Tool für 
die psychologische Forschung mit unterschiedlichen sozialen Gruppen entwickelt, 
das kostenpflichtig angebotene  „social connection tool“: https://sign.centre.uq.edu.
au/products-services/products/social-connection-tool [letzter Zugriff: 29.8.2024].
31	 Jacobson und Mustafa,  „Social Identity Map“, S. 11.
32	 Patricia Purtschert,  „Diversity Management. Mehr Gewinn durch weniger Dis-
kriminierung? Von der Differenz im Umgang mit Differenzen“, in: Femina Politica. 
Zeitschrift für feministische Politik-Wissenschaft 16:1 (2007), S. 88–96, hier S. 89.



3. Subjekt, Wahrheit, Macht

151

teln lernt das Subjekt, sich in einen Bezug zu seiner eigenen 
Geschichte an diesem Ort bzw. zu seinen eigenen wissen-
schaftlichen Erkenntnissen zu setzen und vor dem, was es 
sagen will, die Grenzen und Bedingungen dieses Sprechens 
zu bestimmen – mithin das, was man die  „Wahrheit“ über die 
eigene Position nennen könnte, die jedem situierten Sprechen 
vorausgeht. Die Voraussetzung dafür ist eine Blickwendung 
ins Innere:  „It is important to turn the debate inward toward 
ourselves […].“33 Die Anleitungen weisen aber nicht nur den 
Weg zu dieser Übereinstimmung mit der inneren Erkenntnis, 
sondern sind als Technologien des Selbst integraler Bestand-
teil des Subjektivierungsprozesses. Subjekte konstituieren 
sich dadurch, dass sie auf einem sozialen Feld adressierbar 
sind bzw. sich selbst adressieren.34 Genau dies ermöglichen 
diese beiden Verfahren, indem sie Subjekte für sich selbst les-
bar machen. Sie zeigen, welchen Prozeduren sich das Subjekt 
für einen situierenden Sprechakt unterziehen muss. Sie ver-
deutlichen, dass das Situieren eine Technologie des Selbst 
ist, eine Sammlung von Operationen, Verfahren und Regeln, 
mit deren Hilfe sich Subjekte in ein Verhältnis zu sich selbst 
setzen, um die Wahrheit zu sprechen und sich zur Macht zu  
verhalten.

3.2  Technologien des Selbst

Am Ende seiner 1983 in Berkeley gehaltenen Vortragsreihe 
Discourse and Truth deutet Michel Foucault kurz vor seinem 
Tod ein letztes, nur in groben Zügen umrissenes, wenn auch 
bereits in seinen ersten Arbeiten am Collège de France in den 

33	 Jacobson und Mustafa,  „Social Identity Map“, S. 2.
34	 Vgl. die Beiträge in Andreas Gelhard, Thomas Alkemeyer und Norbert Ricken 
(Hg.), Techniken der Subjektivierung, München: Fink 2013.



Florian Sprenger

152

frühen 1970er Jahren angelegtes Projekt an: eine  „Genealogie 
der kritischen Haltung in der westlichen Philosophie“.35 Unter 
einer solchen Genealogie versteht Foucault keine Geschichte 
des Wahrheitsproblems oder der Analyse von Wahrheit(en), 
sondern eine Auseinandersetzung mit den Bedingungen und 
Funktionen des Sprechens der Wahrheit. Wer sagt wann, wie 
und warum die Wahrheit, vor allem, wenn das Aussprechen 
dieser Wahrheit mit einem Risiko verbunden ist?

Foucaults Arbeiten dieser Zeit gehen anhand von Quellen 
aus der griechischen und römischen Antike, dem christlichen 
Mittelalter und der Aufklärung der Frage nach, wie die Ver-
pflichtung und die Verbindlichkeit, aber auch die Freiheit 
entstanden sind, in bestimmten Situationen die Wahrheit zu 
sagen. Hatte Foucault in seinen früheren Büchern noch das 
Geständnis und den Wahnsinn als zwei Verhältnisse unter-
sucht, in denen das Subjekt zur Wahrheit gebracht wird, inter-
essiert ihn in den letzten Jahren seines Lebens, wie das Subjekt 
sich selbst zur Wahrheit bringt und sich dabei  „als Indivi-
duum konstituiert und erkennt“.36 Auf diesem Spannungsfeld 
zwischen Subjektivität, Wahrheit und Macht nimmt die  „kri-
tische Haltung“ im Verlauf der Geschichte immer wieder neue 
Formen an, indem sie das Subjekt durch das, was Foucault 
Technologien des Selbst nennt, dazu anleitet, ein bestimmtes 
Verhältnis zu sich selbst und zu anderen einzuüben. Foucault 
erforscht nicht, so formuliert es Ulrich Bröckling,  „was das 
Subjekt ist, sondern welches Wissen zur Beantwortung dieser 

35	 Michel Foucault, Diskurs und Wahrheit. Die Problematisierung der Parrhesia. 
Berkeley-Vorlesungen 1983, Berlin: Merve 1996, S. 178. Diese Dimension von Fou-
caults Spätwerk ist bisher wenig untersucht worden. Vgl. Tom Boland,  „Critique 
Is a Thing of This World“, in: History of the Human Sciences 27:1 (2014), S. 108–123; 
Folkers, Veridiktion und Denunziation. Ich kann an dieser Stelle nicht auf die Über-
gänge zwischen parrhesia, Pastoralmacht und Neoliberalismus eingehen, mit denen 
Foucault die Veränderungen der kritischen Haltung charakterisiert.
36	 Michel Foucault, Der Gebrauch der Lüste, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1986, S. 12.



3. Subjekt, Wahrheit, Macht

153

Frage mobilisiert und welche Verfahren in Anschlag gebracht 
werden, um es entsprechend zu modellieren“.37

Foucaults Arbeiten bieten in dieser Hinsicht einen Rah-
men, in dem das Situieren als Teil einer sehr viel längeren 
Geschichte der Aushandlung dieses Verhältnisses von Subjekt, 
Macht und Wahrheit und damit als Sorge um sich selbst les-
bar wird. Es wäre interessant zu wissen, ob Donna Haraway 
1983, als sie bereits Professorin für History of Consciousness in 
Santa Cruz war, nur eine Stunde Autofahrt entfernt, Foucaults 
Berkeley-Vorlesungen gehört hat. Sie hätte sicherlich kriti-
siert, dass Foucaults Geschichte zuallererst eine Geschichte 
von Männern ist, die sich um Männer sorgen – Mutterschaft, 
andere Sorgeverhältnisse oder die Familie tauchen bei Fou-
cault nur am Rande auf. Dennoch lohnt es sich, Foucaults 
Überlegungen ein Stück weit zu folgen, denn seine Arbeiten 
liefern ein theoretisches Gerüst, um das Situieren als mit spe-
zifischen Technologien des Selbst einhergehende kritische 
Haltung zu begreifen. Zugleich legt der Bezug zu Foucault die 
bereits angedeuteten Fallstricke offen, die auf das Projekt einer 
Kritik der Kritik warten.

Auch Kritik hat für Foucault eine Geschichte: Als eine Hal-
tung hängt sie, wie er in seinen beiden zusammenhängenden 
Aufsätzen Was ist Kritik? und Was ist Aufklärung? erläutert, 
von der Verschränkung eines ethos, einer Einstellung zu sich 
selbst, mit einer Form der Arbeit ab. Erst wenn das Subjekt, 
wie Philipp Sarasin schreibt,  „sich willentlich und bewusst 
auf sich selbst“ bezieht, vermag es ein Subjekt zu sein,  „das 
der Macht gegenüber Kritik oder Widerstand leisten kann“.38 
Eine Genealogie dieser kritischen Haltung rückt entspre-
chend die Prozesse und Technologien der Selbstkonstitution 

37	 Bröckling, Das unternehmerische Selbst, S. 23.
38	 Philipp Sarasin,  „Foucaults Wende“, in: Oliver Marchart und Renate Martinsen 
(Hg.), Foucault und das Politische, Berlin: Springer 2019, S. 9–22, hier S. 19.



Florian Sprenger

154

in den Mittelpunkt, die mit unterschiedlichen Verfahren Sub-
jekte in diese Position gegenüber den Verhältnissen oder zu 
sich selbst bringen. Sie untersucht Konstellationen, in denen 
Subjekte sich selbst zur Wahrheit verhalten und damit die 
Macht, der sie ausgesetzt sind, zu kritisieren in der Lage sind. 
In seiner 1981/82 gehaltenen Vorlesung Hermeneutik des Sub­
jekts stellt Foucault sich dahingehend die  „dringende, grund-
legende und politisch unabdingbare Aufgabe, eine Ethik des 
Selbst zu begründen, wenn es denn wahr ist, dass es keinen 
anderen, ersten und letzten Punkt des Widerstandes gegen 
die politische Macht gibt als die Beziehung seiner selbst zu 
sich selbst“.39 Diese Perspektive auf Kritik als Selbstverhältnis 
erlaubt es Foucault, ihre modernen Formen auf die antiken 
Praktiken der Sorge um sich selbst zu beziehen. In der Antike 
werden oft aus anderen Kulturkreisen nach Griechenland und 
Rom importierte Selbsttechnologien wie das Tagebuchschrei-
ben, die Gewissensprüfung, die Meditation oder die Seelen-
führung zum Gegenstand philosophischer Betrachtungen. Mit 
ihrer Hilfe wird jenes Verhältnis zu sich selbst eingeübt, das, 
vereinfacht gesagt, seit der Aufklärung auch der modernen 
kritischen Haltung zugrunde liegt. Foucault postuliert damit 
keine Kontinuität, aber ein ähnliches Kräftefeld, auf dem das 
Subjekt sich zur Wahrheit verhält, indem es sich zur Macht 
verhält. Ganz in diesem Sinn bezeichnet Foucault die kritische 
Haltung in vielzitierten Worten als die Kunst,  „nicht regiert zu 
werden bzw. nicht auf diese Weise und um diesen Preis regiert 
zu werden“.40

In Hermeneutik des Subjekts beschreibt Foucault, wie in 
der Frühen Neuzeit mit dem cartesianischen Rationalis-
mus die Sorge um sich von der Erkenntnis des Selbst ersetzt 

39	 Michel Foucault, Hermeneutik des Subjekts. Vorlesung am Collège de France (1981/82), 
Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2009, S. 313.
40	 Foucault, Was ist Kritik?, S. 12.



3. Subjekt, Wahrheit, Macht

155

wurde.  „Von diesem Zeitpunkt an ist das Subjekt, so wie es 
sich findet, der Wahrheit fähig, ohne dass es sich der Anstren-
gung einer vorgängigen Läuterung oder Transformation sei-
ner selbst unterziehen müsste.“41 Die gegenwärtigen Sprech-
akte und Praxen des Situierens hängen, so meine These, mit 
dieser Verschiebung zusammen. Die in den untersuchten An
leitungen artikulierte Intensität der Arbeit an sich selbst läuft – 
zugespitzt – darauf hinaus, diesen Wechsel von der Sorge zur 
Erkenntnis tendenziell rückgängig zu machen. Die feminis
tischen Debatten, in denen dieses Verständnis von Situiertheit 
geprägt wird, stellen dem cartesianischen, sich selbst erken-
nenden, aufgeklärten, männlichen und allwissenden Subjekt 
eine andere Konzeption entgegen: ein Subjekt, das die Gren-
zen des eigenen Wissens und Sprechens in sein Wissen und 
Sprechen integriert, indem es sich als Teil einer Situation und 
damit als eingebunden in eine Gemeinschaft begreift. Wie 
die analysierten Anleitungen zeigen, ist das sich situierende 
Subjekt sich nicht selbst gegeben, sondern muss durch das 
Situieren erst ein Verhältnis zu sich selbst herstellen, dafür an 
sich arbeiten und seine eigenen Diskriminierungen und Pri-
vilegien erkennen. Sprechakte und Praxen des Situierens bis 
hin zum land acknowledgement und zum positionality statement 
sind in diesem Sinn als Technologien des Selbst Teil einer sehr 
viel längeren Geschichte der Selbstsorge, die – im westlichen 
Kontext – von der griechischen Antike über das frühe Chris-
tentum und die Romantik bis in die Gegenwart reicht und im 
Rahmen der spezifisch modernen, kantianischen Beschäfti-
gung mit den Bedingungen der Möglichkeit von Erkenntnis 
in einen neuen Zusammenhang mit der kritischen Haltung 
tritt. Ende der 1980er Jahre artikuliert der Begriff der Situiert-

41	 Friedrich Balke,  „Selbstsorge/Selbsttechnologie“, in: Clemens Kammler, Rolf 
Parr und Ulrich J. Schneider (Hg.), Foucault-Handbuch. Leben, Werk, Wirkung, Stutt-
gart: Metzler 2008, S. 287–291, hier S. 288.



Florian Sprenger

156

heit eine erneute Verschiebung des Verhältnisses von Subjekt, 
Macht und Wahrheit. Die damit einhergehenden Sprechakte 
und Praxen greifen zwar auf die lange Tradition des Spre-
chens über sich selbst zurück, bestimmen die Bedingtheit des 
Subjekts aber über die Relationen, in denen es steht und die 
ihm seinen Ort geben. Als Sprechen der Wahrheit über sich 
selbst zählt das Situieren mithin zu den  „Praktiken der Kritik, 
die auf je spezifische Weise den Zusammenhang von Wissen 
und Macht, von Regierung und Veridiktion aufdecken und in 
Frage stellen.“42 Im Sprechakt des Situierens erkennt das Sub-
jekt die Wahrheit über sich selbst, indem es sich als situiert 
begreift – selbst wenn man mit Haraway in Rechnung stellt, 
dass sich damit die Begriffe von Wahrheit und Objektivität 
fundamental ändern und auch ein anderes Konzept von Sub-
jektivität benötigt wird.

Indem im Situieren diese Bedingungen der Möglichkeit 
von Erkenntnis öffentlich dargelegt werden, schließt dieser 
Sprechakt an zentrale Forderungen der Aufklärung an. Doch 
während Kants Aufruf dem Subjekt durch Selbsterkenntnis 
zum Ausstieg aus seiner selbstverschuldeten Unmündigkeit 
helfen will, setzen sich die Praxen des Situierens von diesem 
engen Bezug auf die Erkenntnis des Selbst ab. Sie werden nur 
wirksam, wenn sie öffentlich vollzogen werden, denn erst 
dann setzen sie das Subjekt im Akt des Situierens in ein Ver-
hältnis zu anderen.  „Situated subjectivity is not only sentient 
but practical, inseparably bound up with action and with the 
multiplicity of social bonds that emerge in human action.“43 
Deswegen zielt Situiertheit nicht nur auf eine Selbsterkennt-
nis, sondern auf eine Sorge um sich selbst, die im besten Fall 
in eine Sorge um jene anderen ausgeweitet wird, die das Selbst 
umgeben und seine Wahrheit bezeugen.

42	 Folkers,  „Veridiktion und Denunziation“, S. 89.
43	 Kruks, Situation and Human Existence, S. 12.



3. Subjekt, Wahrheit, Macht

157

3.3  Die Wahrheit zu sprechen ist Arbeit an sich selbst

In seinen Schriften der 1980er Jahre arbeitet Foucault heraus, 
wie in der Antike  „ein unproblematisches Erfahrungsfeld oder 
eine Reihe von Praktiken, die als selbstverständlich akzeptiert 
wurden, die verkannt und ‚unausgesprochen‘ sind, also außer 
Frage stehen, zum Problem werden“44 – nämlich zum Problem, 
die Wahrheit zu sagen. Die Praxis, die Wahrheit öffentlich zu 
artikulieren, bringt das sprechende Subjekt in ein Verhältnis 
zur Macht, über die es diese Wahrheit artikuliert. Dieser Akt 
wird in der Antike als parrhesia bezeichnet, als Wahrsprechen 
(von pan für alles und rhesis für Rede). Dabei ist der philo
sophische Wahrheitsbegriff noch nicht von einer geistigen 
Praxis getrennt. Im Verlauf der griechischen Antike nimmt 
die parrhesia unterschiedliche Bedeutungen an und bezeich-
net ein Sprechen, das ohne Rückgriff auf rhetorische Figu-
ren alles sagt und die Wahrheit spricht, selbst wenn sie das 
sprechende Subjekt, den parrhesiastes, in Gefahr bringt. Das 
wahrsprechende Subjekt ist zunächst dasjenige, das gegen-
über dem Tyrannen das Wort ergreift und die Wahrheit sagt, 
später aber auch im Privaten das Subjekt, das sich um sich 
selbst sorgt, indem es sich in ein Verhältnis zur Wahrheit der 
eigenen Existenz setzt. Im Wahrsprechen legt das Subjekt 
seine Gefühle und Gedanken in völliger Klarheit offen, um 
die Macht, der es in einer Situation ausgesetzt ist, gleichsam 
für den Moment auszuhebeln. Die parrhesia ist unabhängig 
vom Status der sprechenden Person – abgesehen davon, dass 
es sich um einen männlichen Bürger handeln muss, der über-
haupt sprechen darf. Deshalb kann zwar prinzipiell jeder 
(Mann) parrhesiastes sein. Dieser Sprechakt setzt aber innere 

44	 Foucault, Diskurs und Wahrheit, S. 78. Zur parrhesia als Sprechakt vgl. Daniele 
Lorenzini, The Force of Truth: Critique, Genealogy, and Truth-Telling in Michel Foucault, 
Chicago: University of Chicago Press 2023.



Florian Sprenger

158

Qualitäten voraus und ist  „an bestimmte soziale Situationen  
gebunden“.45

Durch die gegenwärtig eingeübten Sprechakte des Situie-
rens werden Subjekte ebenfalls zu Figuren jenes Spiels, das 
Foucault – mit den Beispielen des Propheten, des Weissagers, 
des Philosophen und des Wissenschaftlers – als eine  „Drama-
tik des wahren Diskurses“ bezeichnet: Sie beherrschen  „eine 
bestimmte Art, sich als Subjekte an die Wahrheit dessen zu 
binden, was sie sagen“.46 Das Situieren verstehe ich in die-
sem Sinn als eine historische Erscheinungsform jener  „not-
wendigen Veränderungen“, die das Subjekt an sich selbst 
vollzieht,  „um Zugang zur Wahrheit zu erlangen“.47 Für die-
sen Zugang muss sich das Subjekt verändern und durch sein 
Verhältnis zu sich selbst an sich arbeiten:  „Die Wahrheit wird 
dem Subjekt nur um den Preis gegeben, dass das Sein des 
Subjekts beteiligt ist, denn so wie es ist, ist es der Wahrheit 
nicht fähig“.48 Sprechakte des Situierens sind demnach gegen
wärtige Formen der Konversion und Umwandlung des Sub-
jekts auf dem Weg zur Wahrheit durch die Offenlegung seines 
Verhältnisses zur gegebenen Situation. In diesem Sinn kann 
man das Situieren als eine Praxis des Ins-Verhältnis-Setzens 
des Subjekts zur Wahrheit und zur Macht verstehen, also als 
Teil jener Genealogie der kritischen Haltung betrachten, die 
Foucault vorschlägt.

Entscheidend an der Figur des parrhesiastes ist nun, dass 
er sich nicht einfach auf die Wahrheit bezieht, sondern sein 
Wahrsprechen nur möglich ist, weil er selbst mit der Wahr-
heit übereinstimmt und sie damit zugleich durch sich selbst 

45	 Foucault, Diskurs und Wahrheit, S. 11.
46	 Foucault, Die Regierung der Lebenden, S. 97.
47	 Foucault, Hermeneutik des Subjekts, S. 32. Vgl. dazu auch Judith Butler,  „Was ist 
Kritik? Ein Essay über Foucaults Tugend“, in: Rahel Jaeggi und Tilo Wesche (Hg.), 
Was ist Kritik? Philosophische Positionen, Frankfurt a M.: Suhrkamp 2008, S. 221–246.
48	 Foucault, Hermeneutik des Subjekts, S. 32.



3. Subjekt, Wahrheit, Macht

159

vor anderen beglaubigt. Er sagt nicht, was er für wahr hält, 
sondern was wahr ist, weil er weiß, dass es wahr ist. Dies 
kann nur in der Verbalisierung der Wahrheit gelingen: Erst 
im Akt der Artikulation zeigt sie sich. Bei diesem performa
tiven Akt (der gesprochen, geschrieben oder szenisch erfolgen 
kann) muss das sprechende Subjekt – im Gegensatz zu einem 
performativen Sprechakt im Sinne John L. Austins – an das 
glauben, was es sagt (und kann damit auch scheitern).49 Cha-
rakteristisch für das Wahrsprechen ist, dass der Sprecher in 
einer Art Zweiteilung zugleich  „das Subjekt des Aussagens 
und das Subjekt des Auszusagenden [ist] – dass er selbst das 
Subjekt der Meinung ist, auf die er sich bezieht“.50 Es reicht 
nicht, die Wahrheit zu sagen, denn diese muss mit dem Selbst 
übereinstimmen, um wirksam zu werden. Wirksam wird sie, 
wenn der parrhesiastes jenen hilft, zu denen er spricht. Deshalb 
zielt die parrhesia darauf, dass die Angesprochenen ihr Leben 
ändern und sich den parrhesiastes zum Vorbild nehmen.51 Das 
Kriterium dafür, dass er die Wahrheit sagt, liegt also nicht in 
dem, was er sagt, sondern darin, dass es Mut erfordert, dies zu 
sagen, weil dieser Akt ein Risiko mit sich bringt – ein Risiko 
sowohl für den, der spricht, als auch für die Ordnung, zu 
und von der gesprochen wird:  „Man riskiert den Tod, um die 
Wahrheit zu sprechen, anstatt in der Sicherheit eines Lebens 
auszuruhen, in dem die Wahrheit unausgesprochen bleibt.“52 
Maßgeblich ist nicht die Aussage selbst, die vielmehr stets 
Gefahr läuft, abgelehnt zu werden, sondern das Verhältnis 
des Sprechenden zu sich selbst, das wiederum eingeübt wer-
den kann.

49	 Foucault, Die Regierung der Lebenden, S. 88. Für Austin gelingen performative 
Sprechakte nur, wenn sie von der richtigen Person zum richtigen Publikum und in 
der richtigen Form geäußert werden.
50	 Foucault, Diskurs und Wahrheit, S. 11.
51	 Ebd., S. 109.
52	 Ebd., S. 15.



Florian Sprenger

160

Die parrhesia interessiert Foucault daher als eine philo-
sophische Einstellung, in der aletheia, politeia und ethos in
einandergreifen und damit den Weg zu einer antiken Politik 
der Wahrheit ebnen.53 In der parrhesia wird das Sprechen 
der Wahrheit von der Macht der Autorität abgekoppelt. Der 
parrhesiastes spricht stets aus einer untergeordneten Position, 
in der er den Regeln nach die Herrschenden nicht kritisieren 
dürfte – vergleichbar mit der Redewendung speaking truth to 
power, die in der nordamerikanischen Bürgerrechtsbewegung 
entstanden ist. Es handelt sich also um eine Form der Rede-
freiheit, bei der – zumindest in den frühen Quellen – in der 
Gemeinschaft zu einer Versammlung oder zum Herrscher 
gesprochen wird. Im Wahrsprechen riskiert der parrhesias­
tes jedoch dieses Privileg freier Rede, wenn die gesprochene 
Wahrheit die Verhältnisse in der Versammlung bedroht. Nicht 
selten wurden Foucault zufolge Redende nur deswegen aus 
der Stadt verbannt, weil sie sich der Mehrheit widersetzten 
und die Wahrheit sprachen – Sokrates ist das bekannteste  
Beispiel.

Anhand der antiken Quellen verortet Foucault diese Figur 
im Herzen einer Krise der attischen Demokratie, die ihr pre-
käres Verhältnis zur Redefreiheit betrifft: Die freie Rede kann 
die Demokratie bedrohen, weil sie die Freiheit umfasst, gegen 
die Demokratie zu reden. Das Auftreten des parrhesiastes inter-
pretiert Foucault in diesem Sinn als eine Antwort auf die poli-
tischen Veränderungen dieser Zeit, in denen es immer wich-
tiger wurde, der Versammlung oder den Herrschenden die 
Wahrheit zu sagen. Die parrhesia stellt der populistischen Rede, 
die nur so tut, als würde sie alles sagen, die Übereinstimmung 
des eigenen Sprechens mit der Wahrheit entgegen. Sie reagiert 
damit auf eine zentrale Herausforderung der Demokratie: Die 

53	 Vgl. Michel Foucault, Der Mut zur Wahrheit. Vorlesung am Collège de France 1983/84, 
Berlin: Suhrkamp 2019, S. 98.



3. Subjekt, Wahrheit, Macht

161

Redefreiheit – bei den Griechen stets eine exklusive Freiheit 
männlicher Bürger – ist die Grundlage für den Meinungs
austausch, läuft aber immer wieder Gefahr, populistisch 
usurpiert zu werden. Der Akt der parrhesia durchbricht diesen 
Zirkel, indem er die Wahrhaftigkeit des Subjekts, seine Aus-
sagen und die Sorge um sich selbst verknüpft. Diese Kopplung 
ermöglicht nicht nur das Sprechen der Wahrheit, sondern eine 
Übereinstimmung des eigenen Lebens mit dem eigenen Wort, 
mit der der parrhesiastes in der Lage ist, Machtverhältnisse aus-
zuhebeln.

Im Verlauf der Antike wandert diese aus den Herausforde-
rungen der Redefreiheit für die Demokratie geborene Figur 
Foucault zufolge in den privaten Bereich und wird schließ-
lich als persönliche Haltung zu einer Sorge um sich selbst.54 
Die späte parrhesia zielt nicht mehr auf den Bereich der Poli-
tik, sondern auf die Herausbildung einer Übereinstimmung 
mit sich selbst durch eine Lebensweise, die sich um dieses 
Selbst sorgt. In der Antike bedeutet diese Sorge gerade nicht, 
sich von der Welt zu entfernen, sondern den eigenen Platz in 
ihr zu bestimmen. Der parrhesiastes muss also  „seine eigene 
Genealogie, seinen eigenen Status“ kennen,55 ist dann aber 
in der Lage,  „die wahrheitsbezogene Herrschaft über sich 
mit der Herrschaft über andere“ zu verbinden.56 Diese Selbst-
sorge steht im Zentrum von Foucaults letzter Schaffensphase: 
Ihn interessiert, wie sich das Subjekt durch die Sorge um sich 
selbst konstituiert. Das Subjekt wird nicht mehr, wie in Über­
wachen und Strafen, durch Unterwerfung geformt, sondern 
formt sich selbst und gewinnt dadurch einen Grad an Freiheit, 
um den Foucaults Arbeiten der 1980er Jahre kreisen.

54	 Vgl. Foucault, Diskurs und Wahrheit, S. 88.
55	 Ebd., S. 17.
56	 Daniel Hechler,  „Wahrsprechen“, in: Clemens Kammler, Rolf Parr und Ulrich J. 
Schneider (Hg.), Foucault-Handbuch. Leben, Werk, Wirkung, Stuttgart: Metzler 2008, 
S. 301–303.



Florian Sprenger

162

Der Begriff, den Foucault in diesem Zusammenhang für die 
Künste vorschlägt, sich selbst zu pflegen, ist einer, der auch in 
diesem Buch bereits Anwendung fand, der der Technologien 
des Selbst: eine enge Verbindung von Sprechakten, Körper-
techniken, Hermeneutiken des Selbst und Praktiken der 
Selbstsorge, die durch Verfahren wie die Gewissensprüfung, 
das Schreiben eines Tagebuchs oder das Bekenntnis eigener 
Fehler Wissen über das Selbst produzieren und es dadurch 
hervorbringen.57 Technologien des Selbst ermöglichen es dem 
Subjekt,  „aus eigener Kraft oder mit Hilfe anderer eine Reihe 
von Operationen an seinem Körper oder seiner Seele, seinem 
Denken, seinem Verhalten und seiner Existenzweise vorzu-
nehmen, mit dem Ziel, sich so zu verändern, dass es einen 
gewissen Zustand des Glücks, der Reinheit, der Weisheit, der 
Vollkommenheit oder der Unsterblichkeit erlangt.“58

Wenn man von Foucaults Projekt einer Genealogie der kri-
tischen Haltung ausgehend eine Genealogie der Situiertheit in 
den Blick nimmt, kann man das Situieren in eine Beziehung 
zum Wahrsprechen setzen und ebenfalls als Technologie 
des Selbst begreifen. Für die Historisierung der Situiertheit 
sind zusammengefasst drei Aspekte der parrhesia relevant: 
Erstens, dass sie praktisch durch eine Sorge um sich selbst 
umgesetzt wird; zweitens, dass dieses Sprechen der Wahr-

57	 Ausgehend von Foucault, aber auch Louis Althusser und Judith Butler ist ein 
Forschungsprogramm zu Subjektivierungsprozessen entstanden, dessen Ergeb-
nisse ich hier nur andeutungsweise mit dem Situieren in Verbindung bringen 
kann. Subjektivierung wird dabei als ein Prozess verstanden,  „der gerade nicht 
linear und kausal – und das heißt weder als Produktionsprozess von außen noch 
als Entfaltungsprozess von innen – verfasst ist, sondern relational, d. h. als eine 

‚Wechselwirkung‘ (Humboldt) zwischen dem entstehenden Selbst und vielfachen 
naturalen, kulturalen, sozialen sowie auch materialen Kontexten bzw. Akteuren.“ 
Norbert Ricken,  „Zur Logik der Subjektivierung. Überlegungen an den Rändern 
eines Konzepts“, in: Andreas Gelhard, Thomas Alkemeyer und ders. (Hg.), Tech­
niken der Subjektivierung, München: Fink 2013, S. 29–48, hier S. 29.
58	 Foucault,  „Technologien des Selbst“, S. 989.



3. Subjekt, Wahrheit, Macht

163

heit mit einem Risiko verbunden ist; drittens, dass der Maß-
stab dieses Sprechens die Übereinstimmung mit sich selbst 
ist. Im Wahrsprechen wie im Situieren erzeugt das Subjekt 
durch spezifische Akte des Sprechens vor anderen und durch 
das Erkennen seiner selbst mittels medial unterstützter Intro-
spektion Wissen über sich selbst, das wiederum das eigene 
Sprechen autorisiert. Sich zu situieren bedeutet, genau jene 
Übereinstimmung des eigenen Sprechens mit der jeweiligen 
Situation anzustreben, die auch in den Anleitungen zum land 
acknowledgement und zum positionality statement als Ziel for-
muliert wird. Die Offenlegung dieser Übereinstimmung legi-
timiert das sprechende Subjekt durch diesen Sprechakt, eben 
weil es die Grenzen seines Sprechens reflektiert. Deutlich wird 
dies schon am Manifest des Combahee River Collective, das 
von der Sorge um Formen des Zusammenlebens angetrie-
ben ist, das Risiko dieses Sprechens deutlich ausstellt und die 
Reichweite der eigenen Aussagen auf die Übereinstimmung 
der eigenen Positionen bezieht.

Das Situieren sollte jedoch keineswegs als eine aktuali-
sierte Form der parrhesia verstanden werden, denn es fügt die-
ser von Foucault sorgfältig rekonstruierten Figur eine weitere 
Dimension hinzu: Während der parrhesiastes sagt  „Ich bin der 
einzige, der dieses und jenes denkt“,59 sagt der Situierte:  „Ich 
sage dies aus der Position und in der Situation, die mich dies 
sagen lässt.“ Im Sprechen über seine Situiertheit ist das Sub-
jekt also zugleich Objekt des Sprechens.60 Situiertes Sprechen 
unterscheidet sich von der parrhesia durch die Anerkennung 
der Ungewissheit über die eigene Wahrheit. Der parrhesiastes 
hat nie einen Zweifel, während der Zweifel der Antrieb des 
Situierens ist, das jedoch auf Transparenz zielt und ohne 
Authentizität nicht möglich ist. Auch das Risiko unterschei-

59	 Foucault, Diskurs und Wahrheit, S. 11.
60	 Vgl. Simpson, Situatedness, S. 52.



Florian Sprenger

164

det sich: Der parrhesiastes riskiert sein Leben für die Wahr-
heit, während der oder die Situierte sich selbst in Frage stellt. 
Aber der Sprechakt ähnelt sich: Das Situieren legitimiert die 
situierte Person als jemanden, der oder die Zugang zur Situa
tion und damit zu den Bedingungen des eigenen Sprechens 
und Denkens sucht. Das Sprechen des parrhesiastes ist ein ver
absolutierendes, das des oder der Situierten ein relativierendes. 
Beide kennzeichnet ein Verhältnis zu anderen: die parrhesia 
ist auf jemanden gerichtet, dem man die Wahrheit sagt. Im 
Situieren wird die Sorge um sich selbst stets von der Sorge um 
die Relationen zu anderen begleitet.

3.4  Kritik und Genealogie

In seinem 1978 gehaltenen Vortrag Was ist Kritik? parallelisiert 
Foucault das Aufkommen der neuzeitlichen Regierungskünste 
seit dem 16. Jahrhundert mit dem Aufkommen einer  „Haltung 
der Kritik“, die danach fragt, wie es möglich sei,  „nicht der
maßen regiert zu werden“.61 Den gemeinsamen Entstehungs-
herd von Regierungskunst und kritischer Haltung verortet 
Foucault in einem in der Aufklärung hervortretenden und von 
Immanuel Kant diagnostizierten neuen Bündnis von Macht, 
Wahrheit und Subjekt, in dem Kritik als  „reflektierte Unfüg-
samkeit“ die Instanzen der Wahrheit auf ihre Machteffekte hin 
befragt, indem sie ihre Bedingungen offenlegt.62

Foucaults Ausgangspunkt ist das von Kant formulierte 
Verhältnis von Kritik und Aufklärung, wie es in seiner 1784 
erschienenen Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung? zum 
Ausdruck kommt. Foucault konstatiert eine Verbindung zwi-
schen Kants Kritizismus als  „Grenzpolizei“ der Vernunft und 

61	 Foucault, Was ist Kritik?, S. 12.
62	 Ebd., S. 15.



3. Subjekt, Wahrheit, Macht

165

seiner Beschreibung von Aufklärung als Praxis der bedingten 
Nicht-Regierung.63  „Unser Zeitalter ist das eigentliche Zeitalter 
der Kritik, der sich alles unterwerfen muss. Religion, durch 
ihre Heiligkeit, und Gesetzgebung, durch ihre Majestät, wol-
len sich gemeiniglich derselben entziehen.“64 Kritik im enge-
ren Sinne seiner drei großen Werke ist für Kant diese Selbst
bestimmung der Grenzen der reinen, der praktischen und der 
urteilenden Vernunft.

Aufklärung besteht für Kant bekanntlich im  „Ausgang des 
Menschen aus seiner selbstverschuldeten Unmündigkeit“.65 
Damit ist sie, so interpretiert es Foucault, ein Akt des Wider-
stands nicht nur gegen die eigene Trägheit, sondern auch 
gegen die Regierungspraktiken, die in diesen Zustand geführt 
haben und zu denen neben dem christlichen Pastoral später 
auch die Pädagogik, die politischen Wissenschaften der Poli-
cey und die Ökonomie zu zählen sind. In seiner Auseinander-
setzung mit diesem Verständnis von Aufklärung zielt Foucault 
auf die Reaktivierung eines  „philosophischen ethos, das man 
als permanente Kritik unseres geschichtlichen Seins charak-
terisieren könnte“,66 also auf einen Umgang mit sich selbst als 
einem Subjekt, das durch Weisen des Selbstverständnisses 
und des Selbstverhältnisses geprägt wird. In Kants Schrif-
ten findet Foucault, so hat Matthew Sharpe argumentiert, ein 
Konzept von Kritik als Praxis der Selbsttransformation.67 Im 
Widerstand gegen die autoritären (Selbst-)Regierungsformen 
von Dogmatismus und Despotismus formiert sich bei Kant 
eine Subjektivität, die die Grenzen des eigenen Verstandes zu 

63	 Immanuel Kant, Kritik der reinen Vernunft, Hamburg: Meiner 1781/1998, B XXV.
64	 Ebd., A XII.
65	 Immanuel Kant,  „Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung?“, in: Berlinische 
Monatsschrift 12 (1784), S. 481–494, hier S. 481.
66	 Foucault,  „Was ist Aufklärung? [1984]“, S. 699.
67	 Vgl. Matthew Sharpe,  „‚Critique’ as Technology of the Self“, in: Foucault Studies 2 
(2005), S. 97–116.



Florian Sprenger

166

bestimmen versucht und dabei Rechenschaft über die eigenen 
Maßstäbe der Kritik ablegen muss.

Am Ende seines Vortrags fordert Foucault, Kants Bewe-
gung umzukehren und von der Analytik zu jener Selbstpraxis 
überzugehen, die er als Kunst definiert hat, nicht auf diese 
Weise regiert zu werden. Er geht damit einen entscheidenden 
Schritt über Kants Verständnis von Kritik als Bestimmung der 
Bedingung von Möglichkeiten hinaus. Während Kant diese 
Grundlagenreflexion auf das Unveränderliche und Beständige 
der Grenzen der Erkenntnis richtet, will Foucault sie auf das 
Kontingente der Geschichte ansetzen: als Prüfung der Plau-
sibilität eines Gewordenseins und als Kunst der Nicht-Regie-
rung. Aufklärung umfasst, so legt Foucault Kant aus, auch den 
Nachvollzug der eigenen Geschichte. Damit tritt die Genea-
logie an die Stelle einer aus der Kritik im Kant’schen Sinne 
gewonnenen  „Legitimitätsprüfung der historischen Erkennt-
nisweisen“,68 wie sie im Anschluss an Kant Georg Wilhelm 
Friedrich Hegel, Johann Gottlieb Fichte und Edmund Husserl 
vorgenommen haben.

In Foucaults Verständnis setzt das Verfahren der Genea-
logie also, zugespitzt gesagt, das Projekt der Aufklärung auf 
eine andere Weise fort:  „Kritik wird nicht mehr in der Suche 
nach formalen Strukturen von universalem Wert praktiziert, 
sondern als historische Untersuchung, welche die Ereignisse 
durchläuft, die uns dazu veranlasst haben, uns als Subjekte 
dessen, was wir tun, denken und sagen, zu konstituieren und 
zu erkennen.“69 Genau hier, so meine These, setzt auch das 
Situieren an. Die Praxen und Sprechakte des Situierens sind 
darauf gerichtet, die Gegebenheit der je eigenen Situation in 
ihrer Wechselwirkung mit dem eigenen Sprechen offenzu-
legen. Zumindest in seiner Idealform enthält das Situieren, 

68	 Foucault, Was ist Kritik?, S. 30.
69	 Foucault,  „Was ist Aufklärung? [1984]“, S. 702.



3. Subjekt, Wahrheit, Macht

167

so kann man mit Foucault schließen, einen historisierenden 
Impuls der Selbstkritik, der die Gewordenheit der eigenen 
Situiertheit berücksichtigt.

Genealogie, mit Foucault verstanden als genealogische Kri-
tik, erzählt also die Geschichte eines Gewordenseins und kon-
frontiert das Gewordene mit seiner Kontingenz: Es wäre mög-
lich, dass alles anders gewesen ist, und es ist möglich, dass alles 
anders sein wird. Kritik heißt demnach, einen Raum für das 
Nichtnotwendige zu schaffen und Selbstverständnisse auszuhe-
beln. Martin Saar hat dies als Handlungsanweisung formuliert:

Erzähle mir die Geschichte der Genese meines Selbstverständnis-
ses unter Verwendung des Wortes Macht (oder verwandter Wörter 
wie Strategie, Dispositiv oder Interessen, Unterwerfung, Ausbeu-
tung, Nutzen) auf eine solche Weise, daß ich beim Zuhören so, wie 
ich glaube, unwiderruflich zu sein, nicht mehr sein will und beim 
Zuhören selbst begreife, daß ich so auch nicht sein muss.70

Damit ist jedoch nicht gemeint, wie Saar an anderer Stelle 
hervorhebt, dass allein mit der Historisierung etwas kritisiert 
sei, weil sich aus Genesis nicht auf Geltung und aus Gewor-
denheit nicht auf Wert schließen lasse.71 Kritik braucht daher 
Geschichte, um zur Selbsttransformation anzuleiten. Und in 
diesem Sinn kann man sagen, dass die Genealogie als histo-
rische Methode ein Verfahren des Situierens ist, weil sie die 
Gewordenheit ihres jeweiligen Gegenstands und seinen histo
rischen Ort in der Gegenwart bestimmt, ihn also verortet. 
Zugleich ist das Situieren als ein Akt der Auseinandersetzung 
mit der eigenen Gewordenheit auf die Genealogie des Subjekts 
selbst ausgerichtet.

70	 Saar,  „Genealogie und Subjektivität“, S. 170.
71	 Vgl. Martin Saar,  „Genealogische Kritik“, in: Rahel Jaeggi und Tilo Wesche (Hg.), 
Was ist Kritik? Philosophische Positionen, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2008, S. 247–265, 
hier S. 248.



Florian Sprenger

168

Aus seiner Beschäftigung mit der Genealogie der kritischen 
Haltung und ihren Erscheinungsformen wie der parrhesia oder 
der Aufklärung leitet Foucault also die Bedingungen seines 
eigenen historiografischen Vorgehens als einer Kritik der 
Gegenwart aus der Situation eben dieser Gegenwart ab. Er 
weist jedoch auch darauf hin, wie schwierig es angesichts der 
Vielfalt unterschiedlicher historischer Formen der parrhesia 
ist, Verbindungen zu modernen Formen der Kritik herzustel-
len.72 Dennoch erscheint es mir wichtig, das Situieren in dem 
von Foucault bereitgestellten Rahmen als eine Sorge um sich 
zu betrachten, die einige sehr grundsätzliche Veränderungen 
mit sich bringt. Mit Foucaults Projekt einer Genealogie der kri-
tischen Haltung wird es möglich, diese Diskontinuitäten im 
Sprechen über sich selbst besser zu verstehen. Und das wie-
derum könnte dazu beitragen, die Reichweite und die Kon-
sequenzen des Situierens als identitätspolitische Praxis, die 
derzeit Gegenstand erbitterter Auseinandersetzungen sind, 
etwas klarer zu umreißen. Entscheidend ist dabei, im Blick zu 
behalten, dass das Situieren zumindest im Feminismus als ein 
Gegenmodell zu den dominanten Begriffen der Wahrheit, der 
Wissenschaft und der Objektivität entsteht und von Beginn an 
als Sprechen von einer unterdrückten Position aus verstanden 
wird.

Keineswegs soll damit gesagt sein, dass Situieren gegen-
wärtig die Politik der Wahrheit definiert, was angesichts 
von Phänomenen der Wissenschaftsfeindlichkeit, Verschwö-
rungstheorien und der Rede von Post-Truth geradezu ab
wegig erscheint.73 Andreas Folkers hat die aktuellen Formen 
eines an die parrhesia angelehnten Wahrsprechens als  „Kritik 

72	 Foucault, Der Mut zur Wahrheit, S. 51.
73	 Vgl. zur rechten Form des Wahrsprechens auch Jan C. Suntrup,  „Die ‚Drama-
tik des wahren Diskurses‘. Zum analytischen und politiktheoretischen Gehalt von 
Foucaults Parrhesia-Vorlesungen“, in: Oliver Marchart und Renate Martinsen (Hg.), 
Foucault und das Politische, Berlin: Springer 2019, S. 329–352.



3. Subjekt, Wahrheit, Macht

169

der Regierung“ mittels alternativer Wahrheiten beschrieben, 
also das Verkünden der Wahrheit der Verschwörung und der 
Verschwörung der Wahrheit ebenso wie die  „alternativlosen 
Wahrheiten der Regierung“.74 Diese rechte Usurpation einer 
Politik der Wahrheit bedeutet jedoch Folkers zufolge nicht, 
dass man den affirmativen Bezug auf Wahrheit, wie ihn Fou-
caults Genealogie der Kritik ermöglicht, analog zu Haraways 
Insistieren auf nicht-neutraler Objektivität, einfach aufgeben 
sollte. Eine Genealogie der Situiertheit bietet eine Möglich-
keit, diesen Usurpationen des Wahrsprechens in der Gegen-
wart ein anderes Verhältnis von Subjekt, Macht und Wahrheit 
entgegenzuhalten und, ganz im Sinne von Foucaults Genea
logie-Verständnis, die Möglichkeitsräume einer anderen Kritik 
aufzuzeigen.

74	 Folkers,  „Veridiktion und Denunziation“, S. 104.



Florian Sprenger



171

4. ÖKOLOGIE DER SITUIERTHEIT

Beim Blick in feministische Texte insbesondere seit Haraway 
fällt auf, dass das Situieren immer wieder als eine im weitesten 
Sinn ökologische Praxis beschrieben wird. Es stelle Netze von 
Verbindungen zwischen Individuen her und basiere auf ihren 
Wechselwirkungen. So haben, um ein besonders prägnantes 
Beispiel aus dem New Materialism zu zitieren, Christina 
Hughes und Celia Lury 2013 vorgeschlagen, die soziale Episte
mologie des Feminismus ökologisch zu reformulieren und 
dabei die ökologische Dimension von situatedness unter
strichen:

If the concept of situatedness within ecological epistemologies 
is to do more than reinforce fixed locatedness, if it is also to be 
practised, how will knowledge that makes a difference emerge? 
Our answer to this question is to suggest a re-turn to situatedness, 
not as a position or an identity, but as emergent in the diverse pro-
cesses of differentiation, the patterns of movement, that constitute 
the moving surface or ground of figures of knowledge.1

Hughes und Lury betonen, dass Menschen nicht nur in 
einer  „textured material world“ leben,2 sondern Teil dieser 
Welt sind, und dass die ökologischen Relationen zwischen 
ihnen den Kern von Situiertheit darstellen.

Das Vokabular der Ökologie bietet sich nicht zufällig zur 
Beschreibung dieser Relationen an. Selbst dort, wo von Öko
logie nicht direkt die Rede ist, dominiert eine relationale 
Denkfigur: das Subjekt sei nie unabhängig von seiner Situa-

1	 Christina Hughes und Celia Lury,  „Re-turning Feminist Methodologies: 
From a Social to an Ecological Epistemology“, in: Gender and Education 25:6 (2013), 
S. 786–799, hier S. 791.
2	 Ebd., S. 796.



Florian Sprenger

172

tion oder stehe ihr getrennt gegenüber.3 Beide seien in einem 
Wechselverhältnis begriffen, welches das situierte Subjekt 
mit seiner Umgebung verbinde und auf eine je spezifische 
Weise in ihr verorte. Sich zu situieren bedeute, genau diese 
ökologischen Relationen zu reflektieren:  „Ecological think
ing works with a conception of materially constituted and 
situated subjectivity for which place, embodied locatedness, 
and discoursive interdependence are conditions for the very 
possibility of knowledge and action.“4

Diese Verbindung zwischen der feministischen Auseinan-
dersetzung mit Situiertheit und ökologischem Denken ver-
wundert nicht, wenn man sich die Entstehungsgeschichte des 
Ökofeminismus vor Augen führt. Seit den 1970er Jahren wer-
den ökologische Denkfiguren importiert, wobei die Frage in den 
Mittelpunkt rückt, welche Handlungsoptionen sich aus feminis-
tischer Sicht aus der reziproken Abhängigkeit von Individuum 
und Natur ableiten lassen. Dabei werden, so möchte ich in die-
sem Kapitel zeigen, zugleich die Relationalitäten verhandelt, die 
auch dem Begriff der Situiertheit zugrunde liegen. Auch wenn 
insbesondere die erste Phase des Ökofeminismus in den 1970er 
Jahren innerhalb der Frauenbewegung umstritten war, haben 
nicht zuletzt die Arbeiten von Donna Haraway für eine Neu-
bewertung plädiert. Die Philosophin Lorraine Code entwickelt 
aus einer ähnlichen Perspektive seit den 1990er Jahren eine öko-
logische Ethik des Feminismus, die die Ideen der Standpunkt-
epistemologien neu wendet und Situiertheit als ökologisches 
Konzept begreift. Die gegenwärtig einflussreiche Strömung des 
New Materialism, für die der Begriff der Situiertheit eine zen
trale Rolle spielt, schließt explizit an den frühen Ökofeminis-
mus an, wenn sie Situiertheit als Relationalität begreift.

3	 Vgl. für ein besonders deutliches Beispiel ebd., S. 797.
4	 Lorraine Code, Ecological Thinking: The Politics of Epistemic Location, Oxford: 
Oxford University Press 2006, S. 20.



4. Ökologie der Situiertheit

173

Entsprechend möchte ich im Folgenden die historischen 
Verbindungen zwischen ökofeministischen Debatten und den 
Auseinandersetzungen um den Begriff der Situiertheit skiz-
zieren. Im Lauf der Zeit haben feministische Ansätze immer 
wieder jenes Verhältnis beschrieben, das Subjekte auf die 
Voraussetzungen ihres sozialen Ortes bezieht. Seit Haraways 
Einführung des Begriffs der Situiertheit greifen sie dazu auf 
unterschiedliche ökologische Figuren der Kausalität und der 
Relationalität zurück, d. h. auf spezifische Logiken der Wech-
selwirkungen, die Lebewesen und ihre Umgebungen reziprok 
aneinander binden. Der Begriff der Situiertheit kann daher 
durchaus als Versuch verstanden werden, das Subjekt als öko-
logisch zu begreifen, indem es auf seine Umgebungen bezogen 
wird.

4.1  Ökologie und die Figur des Beobachters

Der Begriff der Situiertheit ergänzt in dieser Hinsicht eine 
Reihe von historischen Versuchen, mit Umgebungsbegriffen 
für räumliche Relationen Verhältnisse zu erfassen, innerhalb 
derer Dinge oder Lebewesen zueinander verortet und durch 
das bestimmt sind, was sie umgibt. Leo Spitzer hat die Vielfalt 
dieser Begriffe in seiner 1948 erschienen begriffsgeschicht
lichen Studie Milieu and Ambiance vom griechischen Raum
begriff periechon für das Umgebende und Umhüllende ab
geleitet.5 Begriffe wie Umwelt, milieu und environment, Ambiente 
und Äther, Sphäre und Element, aber auch Medium, Aura und 
Klima deutet Spitzer als Versuche, diese Relationalität des um
gebenden Raums zu erfassen. Man könnte seiner Auflistung 
die Begriffe der Situation und der Situiertheit hinzufügen: 

5	 Vgl. Leo Spitzer,  „Milieu and Ambiance“, in: ders., Essays in Historical Semantics, 
New York: Vanni 1948, S. 179–316.



Florian Sprenger

174

Eine Situation ist an den Ort gebunden, an dem das Subjekt 
derart situiert ist, dass es zum Umgebenen wird.

Um diesen Zusammenhang von Ökologie und Situiertheit 
genauer zu verstehen, ist es nötig, nicht mit einem vorgefertig-
ten Begriff von Ökologie an diese Texte heranzugehen, son-
dern offener nach den in ihnen verhandelten Epistemologien 
des Umgebens zu fragen. Darunter verstehe ich historisch 
wandelbare Formen der gegenseitigen Verschränktheit von 
Umgebendem und Umgebenem, in der das eine nicht ohne 
das andere gedacht werden kann.6 Das Umgeben ist eine 
räumliche Relation, die dem, was umgeben ist, seinen Ort 
gibt – dort, wo es sich be-findet.7 Das Umgebene steht in einem 
Wechselverhältnis mit dem Umgebenden: Sie bilden eine 
Dyade, eine aus zwei komplementären Elementen zusammen-
gesetzte Einheit des Unterschiedenen, die nur aufgrund der 
Wechselwirkungen der beiden getrennten Teile besteht. Diese 
Wechselwirkung zwischen Umgebendem und Umgebenem ist 
der Kern ökologischen Denkens.

Die epistemologische Besonderheit ökologischer Relatio-
nen, so wie sie Ernst Haeckel bereits 1866 in den Mittelpunkt 
der von ihm benannten Wissenschaft gerückt hat,8 besteht 
darin, dass Umgebungen nur durch Umgebenes und Um
gebenes nur durch Umgebungen erforscht werden können. 
Betrachtet man eine der Seiten isoliert, dann verliert man ihre 
Relationen aus dem Blick und macht aus der Umgebung oder 
dem Umgebenen relationslose Räume oder Objekte. Ein Ver-
hältnis des Umgebens kann entsprechend nicht in ein Verhält-
nis von Innenseite und Außenseite übersetzt werden, weil sich 
beide Seiten nicht konträr gegenüberstehen, sondern komple-

6	 Vgl. Sprenger, Epistemologien des Umgebens.
7	 Vgl. auch Werner Hamacher,  „Amphora (Extracts)“, in: Assemblage 20: April 
(1993), S. 40–41.
8	 Zu Haeckels Definition des Begriffs  „Ökologie“ vgl. ders., Generelle Morphologie 
der Organismen, Berlin: Reimer 1866.



4. Ökologie der Situiertheit

175

mentieren. Eine solche Verschränkung wirft Fragen nach den 
Kausalitäten ihrer Wechselwirkung auf, nach dem linearen 
oder non-linearen, reziproken oder rekursiven, determinierten 
oder rückgekoppelten Verursachungsverhältnis in der Rela-
tion beider Seiten.

Als Wissenschaft von solchen Wechselwirkungen zwi-
schen Organismen und ihren Umgebungen ist die Ökologie 
von ihrem Beginn Ende des 19. Jahrhunderts an in einer Ab
setzbewegung gegenüber traditionellen Formen von Wissen-
schaft und einem klassischen Naturverständnis begriffen, das 
auf dem Dualismus von Natur und Kultur beruht. Daraus 
resultiert eine Abkehr von der Figur eines distanzierten Be
obachters, denn der Beobachter eines in seine Umgebung 
eingebetteten Organismus oder eines Ökosystems kann, so 
eine wiederkehrende Annahme ökologischer Texte, keinen 
externen Standpunkt haben, weil er Teil dessen ist, was er 
beobachtet.9 Dieser beständige Rückbezug auf die Bedingun-
gen der Erkenntnis macht die Ökologie in der zweiten Hälfte 
des 20. Jahrhunderts zur herausgehobenen Plattform für die 
Verhandlung neuer Wissensbestände und politischer Ver-
änderungen, aber auch anderer Formen der Subjektivierung. 
Getrieben vom Wunsch, sich von materialistischen Welt
bildern und ihren binären Kategorien abzusetzen, bietet das 
ökologische Denken einen reichhaltigen Fundus an Bildern, 
Metaphern und Denkfiguren, die den Ort des Individuums im 
Kosmos reflektieren.10

9	 Vgl. Nicolas Pethes,  „Milieu. Die Exploration selbstgenerierter Umwelten in 
Wissenschaft und Ästhetik des 19. Jahrhunderts“, in: Archiv für Begriffsgeschichte 
59 (2017), S. 139–156; Peder Anker, From Bauhaus to Ecohouse: A History of Ecological 
Design, Baton Rouge: Louisiana State University Press 2010; Larry Busbea, The 
Responsive Environment: Design, Aesthetics, and the Human in the 1970s, Minneapolis: 
University of Minnesota Press 2020.
10	 Vgl. Greg Mitman, The State of Nature: Ecology, Community, and American Social 
Thought, 1900–1950, Chicago: University of Chicago Press 1992; Etienne Benson, 



Florian Sprenger

176

Besonders deutlich wird diese epistemologische Verwick-
lung des ökologischen Beobachters an einer Reihe von Foto-
grafien, die um 1970 die Ausweitung der Ökologie weit über 
die angestammten Gebiete der wissenschaftlichen Erfor-
schung von Ökosystemen begleiten. Am 24. Dezember 1968 
nimmt eine von der Apollo-8-Mission der NASA angefertigte 
Fotografie erstmals die ganze Erde von außen auf: Earthrise. 
Gemeinsam mit der vier Jahre später von der Apollo-17-Mis-
sion fotografierten Blue Marble (Abbildung 5) wird dieses Bild 
zu einer Ikone der ökologischen Bewegung, die um 1970 welt-
weit an Einfluss gewinnt. Die Erde wird als singuläres Ganzes 
sichtbar, das kein Außen hat, sondern als isolierter Lebens-
raum im Weltall schwebt.11 Zahlreiche zeitgenössische Kom-
mentare unterstreichen, dass die beiden Fotografien der 
Menschheit einen neuen Blick auf den eigenen Ort im All 
geben, damit aber auch den Standpunkt verschieben, von 
dem aus dieser Ort beobachtbar ist.12 Sie stehen für ein neues 
Verständnis der Figur des Beobachters, der seinen Gegen-
stand nicht länger so distanziert betrachten kann wie die 
Astronauten im All, sondern sich auf der Erde als involviert 
begreift. Der expandierende wissenschaftliche Blick, der die 
Erforschung des Weltalls vorantreibt, findet im Schwarz des 

Surroundings: A History of Environments and Environmentalisms, Chicago: University 
of Chicago Press 2020.
11	 Anselm Franke hat diese Fotografie gedeutet als ein  „Kippbild, das im Außen 
des Weltraums entstand, als der bis dahin expansiv nach außen gerichtete Blick 
sich zurückrichtete, um die paradoxe Nachricht zu verbreiten, dass es kein Außen 
mehr gibt.“ Anselm Franke,  „Earthrise und das Verschwinden des Außen“, in: ders. 
und Diedrich Diedrichsen (Hg.), The Whole Earth. Kalifornien und das Verschwinden 
des Außen, Berlin: Sternberg Press 2013, S. 12–20, hier S. 16.
12	 Vgl. etwa Hannah Arendt, Vita Activa. Oder vom tätigen Leben, Stuttgart: Kohl-
hammer 1970, S. 7; Emmanuel Lévinas,  „Heidegger, Gagarin und wir (1961)“, in: 
ders., Schwierige Freiheit. Versuch über das Judentum, Frankfurt a. M.: Jüdischer Ver-
lag 1992, S. 173–176; Günther Anders, Der Blick vom Mond. Reflexionen über Weltraum­
flüge, München: Beck 1994.



4. Ökologie der Situiertheit

177

Alls keinen Halt und wird auf seinen Ausgangspunkt zurück-
geworfen. Dort entdeckt er seinen eigenen Ursprung, ist aber 
nunmehr auf die Abhängigkeit der Menschheit von ihrem 
Lebensraum gerichtet. Der Blick von außen zeigt, dass es kein 
Außen mehr gibt, im Inneren aber alles miteinander verbun-
den ist.13 Die Erde erscheint folgerichtig als Raumschiff, als 

13	 Zu dieser Blickrichtung vgl. Denis Cosgrove,  „Contested Global Visions: One-
World, Whole-Earth, and the Apollo Space Photographs“, in: Annals of the Associa­
tion of American Geographers 84:2 (1994), S. 270–294.

Abb. 5: Blue Marble: Blick auf die Erde von Apollo 17 aus



Florian Sprenger

178

spaceship earth, auf dem die Ressourcen endlich sind.14 Öko-
logisches Denken wird in der Folge zur globalen Angelegen-
heit und die Erhaltung des Planeten zum ethisch aufgeladenen 
Imperativ. Im Bewusstsein dieser Zeit rückt die Ökologie die 
Konsequenzen des eigenen Handelns, die Involviertheit des 
Beobachters in das Beobachtete und die Verbundenheit aller 
Faktoren in den Vordergrund.

Mit diesem Blick von außen werden für die ökologischen 
Bewegungen um 1970 vier Prämissen evident, die in der wis-
senschaftlichen Ökologie bereits seit dem späten 19. Jahrhun-
dert ausformuliert und anhand biologischer Zusammenhänge 
erforscht werden: erstens, dass Umgebungen – environments, 
milieus oder Umwelten – nicht als unbedeutende Hintergründe 
eines eigentlichen Geschehens betrachtet werden können; 
zweitens, dass das Verhältnis von Umgebendem und Um
gebenem, also die Wechselwirkung zwischen Organismen 
und ihren Umgebungen, konstitutiv für beide Seiten ist; drit-
tens, dass angesichts ihrer reziproken Abhängigkeit Eingriffe 
auf der einen Seite Resultate auf der anderen Seite mit sich 
bringen; was schließlich viertens die ökologische Verbunden-
heit von allem (oder zumindest von vielem) mit allem (oder 
zumindest mit vielem) voraussetzt.15

Dieses Verständnis von Ökologie fasst ein Satz zusammen, 
der um 1970 in aller Munde ist: everything is connected with 
everything else.16 Wenn alles miteinander verbunden ist, zieht 
jede Veränderung an einem Ort eine Kette von Wirkungen 

14	 Diese Formulierung wird vermutlich erstmals 1965 von Adlai Stevenson, dem 
US-Botschafter bei den Vereinten Nationen, in einer Rede verwendet und dann 
von Kenneth Boulding und Buckminster Fuller verbreitet. Vgl. Kenneth E. Boul-
ding,  „The Economics of the Coming Spaceship Earth“, in: Henry Jarrett (Hg.), 
Environmental Quality in a Growing Economy, Baltimore: Johns Hopkins University 
Press 1966, S. 3–14.
15	 Vgl. dazu ausführlich Sprenger, Epistemologien des Umgebens.
16	 Vgl. Barry Commoner, The Closing Circle. Confronting the Environmental Crisis, 
New York: Knopf 1971.



4. Ökologie der Situiertheit

179

anderswo nach sich. In einem System der Verbundenheit hat 
jede lokale Handlung globale Auswirkungen, die wiederum 
alles Lokale beeinflussen. Erst in dieser Doppelung von Loka-
lem und Globalem gewinnt die Ökologie seit 1970 ihren Sta-
tus als Orientierungswissen, weil sie sinnstiftend für jede 
noch so unbedeutend erscheinende Handlung vor Ort wirkt, 
eine externe Position unmöglich erscheint und jeder Be
obachter sich als Teil des Ganzen begreifen muss. Niemand 
steht außerhalb der Umgebung, in die er eingebettet ist. Der 
Beobachter ist Teil dessen, was er beobachtet, weil er Teil 
der Relationalität ist, die alles miteinander verbindet und in 
der eine Veränderung an einer Stelle Veränderungen überall  
bewirkt.

Diese Relationalität wird im Zusammentreffen von Gegen-
kultur und Umweltschutzbewegungen um 1970 über bio
logische Zusammenhänge hinaus zu einem Erklärungs
modell und zu einer geradezu metaphysischen Prämisse mit 
ethischen Implikationen.17 Als Umgebung ist das Äußere im 
ökologischen Denken stets Teil des Inneren, weil beide Seiten 
durch ihre Relationalität miteinander verschränkt sind. Diese 
ökologische Prämisse der Allverbundenheit führt zu einer 
Suche nach der  „einen Welt“ oder dem  „großen Ganzen“, das 
alles zusammenhält. In den Holismen der Gegenkultur, der 
Künste sowie der ökologischen Bewegung der 1960er und 
1970er Jahre hat dieses Ganze seinen Ort und in den von den 
Apollo-Missionen der NASA übermittelten Fotografien sein 
erstes Bild.

17	 Vgl. Fred Turner, From Counterculture to Cyberculture: Stewart Brand, The Whole 
Earth Network, and the Rise of Digital Utopianism, Chicago: University of Chicago 
Press 2006.



Florian Sprenger

180

4.2  Ökofeminismus und die Verbindung zur Natur

Diese Verschränkung von Ganzheitlichkeit, Relationalität und 
Involviertheit inspiriert die ersten ökofeministischen Ansätze, 
zu deren Vorläufern schon Rachel Carsons Bestseller The 
Silent Spring von 1962 gezählt werden kann.18 Geprägt wird der 
Begriff des Ökofeminismus 1974 von François d’Eaubonne in 
ihrem Buch Le féminisme ou la mort, das allerdings erst 1994 
auf Englisch übersetzt wird.19 Unter diesem Stichwort ver-
sammeln sich seit dieser Zeit in Detail und Gestus oft sehr 
unterschiedliche, von kulturellen über politische bis hin zu 
spirituell geprägten Strömungen reichende Ansätze, denen 
der Bezug auf das ökologische Denken und seine Relationali-
tät gemeinsam ist.

Das Verschwinden des Außen und die damit einherge-
hende Evidenz ökologischer Zusammenhänge führt um 
1970 zu einem neuen Naturverständnis, das Natur nicht län-
ger als das passive, formbare Material westlicher Expansion 
begreift. Natur und Mensch stehen sich, so der Tenor, nicht 
mehr gegenüber und der Mensch kann die Natur nicht ein-
fach beherrschen, weil er selbst ein Teil von ihr ist. Diesen 
Impuls aufnehmend, verbinden in den späten 1970er Jahren 
Autorinnen wie Maly Daly, Starhawk oder Carolyn Merchant 
die ökologische Relationalität, in der alles mit allem verbun-
den erscheint, mit einer Kritik an der westlichen Ideologie der 
Naturbeherrschung und fordern, die eigene Verortung als Teil 

18	 Rachel Carson, Silent Spring, Boston: Houghton Mifflin 1962.
19	 Françoise d’Eaubonne, Feminism or Death: How the Women’s Movement Can 
Save the Planet, New York: Verso Books 2022 (1974); vgl. zum Überblick Val Plum-
wood,  „The Environment“, in: Alison M. Jaggar und Iris M. Young (Hg.), A Com­
panion to Feminist Philosophy, Malden: Blackwell 1998, S.  213–222; Code, Ecolo­
gical thinking. Die Geschichte des Ökofeminismus ist bis heute weitestgehend 
ungeschrieben. Ich danke Alisa Kronberger für zahlreiche Hinweise.



4. Ökologie der Situiertheit

181

der Natur ernstzunehmen.20 Die ökofeministischen Texte die-
ser ersten Phase sind entsprechend eng mit den politischen 
Bewegungen dieser Zeit verbunden.21 Sie speisen sich nicht 
nur aus der Frauenbewegung, sondern auch aus der Gegen-
kultur der 1960er Jahre, der Auseinandersetzung mit Gen- und 
Reproduktionstechnologien und selbstredend der Umwelt-
schutzbewegung.22 Einer Ethik der Sorge folgend sind für die 
Ökofeministinnen dieser Zeit Theorie und Praxis untrenn-
bar verbunden – eben weil ihre Theorie die Situiertheit ihrer 
Praxis nahelegt, auch wenn sie noch nicht über diesen Begriff 
verfügen.

Die ökofeministischen Ansätze der ersten Phase über-
nehmen den Impuls eines  „anderen Denkens“ und verorten 
die ökologische Krise im Herzen des westlichen Imperialis-
mus:  „[T]his dominant system emerged as a liberating force 
not for humanity as a whole (though it legitimized itself in 
terms of universal benefit for all), but as a Western, male-
oriented and patriarchal projection which necessarily entailed 
the subjugation of both nature and women.“23 Ökofeministin-
nen geht es wie in diesem Zitat von Maria Mies und Vandana 
Shiva aus der zweiten Phase des Ökofeminismus darum – mit 
teils sehr unterschiedlichen Ausprägungen, aber ähnlichen 
Intentionen –, die Verschränkungen rassistischer, kapitalis-
tischer, kolonialer und patriarchaler Ausbeutungsmechanis-
men offenzulegen. Sie wollen die Verbindung von Frauen und 
Natur stärken, indem sie zeigen, dass beide auf ähnliche Weise 

20	 Vgl. Mary Daly, Gyn/Ecology: The Metaethics of Radical Feminism, Boston: Beacon 
Press 1978; Starhawk, The Spiral Dance: A Rebirth of the Ancient Religion of the Great 
Goddess, San Francisco: Harper & Row 1979; Carolyn Merchant, The Death of Nature: 
Women, Ecology, and the Scientific Revolution, San Francisco: Harper & Row 1980.
21	 Vgl. dazu das Vorwort in Daly, Gyn/Ecology.
22	 Vgl. Christine Bauhardt,  „Ökofeminismus“, in: Konrad Ott, Jan Dierks und 
Lieske Voget-Kleschin (Hg.), Handbuch Umweltethik, Stuttgart: Metzler 2016, 
S. 212–216, hier S. 212.
23	 Maria Mies und Vandana Shiva, Ecofeminism, London: Zed Books 1993, S. 22.



Florian Sprenger

182

unterdrückt und ausgebeutet werden. Eingebettet ist dieser 
meist auch aktivistisch umgesetzte politische Anspruch in 
die Kritik an dualistischen Subjektmodellen, die Subjekt und 
Natur als getrennt begreifen und die Natur (und damit Frauen) 
zum Gegenstand der Ausbeutung machen. Der der neuzeit-
lichen Wissenschaft zugrunde liegende Cartesianismus habe 
zur Loslösung des Subjekts von seinem Ort und seinem ver-
orteten Körper geführt und so die Herrschaft des westlichen 
Imperialismus über die Natur ermöglicht.24 Deshalb stellen 
ökofeministische Ansätze wie der von Mies und Shiva dem 
mechanistischen Weltbild der neuzeitlichen Wissenschaft das 
in ihren Augen holistische Denken der Ökologie gegenüber.25 
So sollen Macht- und Ausbeutungsverhältnisse in ihren globa-
len Wechselwirkungen mit der Natur sichtbar werden. An ihre 
Stelle soll die ökologische Verschränktheit des Subjekts mit 
seiner Umgebung treten, die einer cartesianischen, umwelt-
zerstörenden und kolonialen Wissenschaft entgehe.

In diesem Kontext wird der Begriff der Ökologie mit der 
Hoffnung aufgeladen, die binären Grundunterscheidungen 
des abendländischen Denkens – besonders prominent Kultur/
Natur und Mann/Frau – zu unterlaufen und ein nicht-west-
liches, nicht-rationalistisches, vor allem nicht-dualistisches 
Denken zu ermöglichen. Dieses Denken soll von der Tradition 
der Moderne und der wissenschaftlichen Revolution Abschied 
nehmen, die für die Ausbeutung der als ein Außen begriffenen 

24	 Als Feindbild sollte dieser Cartesianismus nicht mit der Philosophie René 
Descartes’ verwechselt werden, sondern dient als Projektionsfläche für eine all-
gemeine Kritik an den Auswirkungen der wissenschaftlichen Unterwerfung der 
Natur und am Rationalismus.
25	 Die Debatte um Holismus und Mechanismus spielt für die Konsolidierung der 
Ökologie in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts eine zentrale Rolle. Die wissen-
schaftliche Ökologie hingegen löst sich nach dem Krieg mit Hilfe des Ökosystem-
Konzepts von holistischen Ansätzen. Die populären Aneignungen ökologischen 
Wissens in den 1970er Jahren entsprechen also keineswegs dem Forschungsstand 
der akademischen Ökologie.



4. Ökologie der Situiertheit

183

Natur und die Unterwerfung der Frau verantwortlich seien. 
Als Wissenschaft von Relationen könne die Ökologie die Män-
gel jener Naturwissenschaften beheben, die Objekte nur iso-
liert von ihren Umgebungen betrachten.26 Als Wissenschaft 
von den Beziehungen der Lebewesen zu ihren Umgebungen, 
als Lehre vom Haushalt der Stoffe und Ströme und im Speziel-
len als systemische Theorie von Kreisläufen verfüge die Öko-
logie, so die Annahme, über die Kapazitäten anders gelagerter 
Kausalitäten und Komplexitäten, die für eine solche Abkehr 
von der Tradition wichtig seien.27 Ökologisch-feministisches 
Denken richtet sich in diesem Sinn auf die Hervorbringung 
von Verbindungen und Relationen:  „Ecofeminism is about 
connectedness and wholeness of theory and practice.“28

Ganz in diesem Sinn lauten die vielsagenden Titel von 
drei häufig zitierten, zu den Gründungstexten dieses Genres 
zählenden Sammelbänden Reclaim the Earth (1983), Healing 
the Wounds (1989) und Reweaving the World (1999).29 Wegen 
der schon in diesen Titeln anklingenden Essenzialismus-
gefahr, dem Hang zum Ontologisieren und der inhärenten 
Naturalisierung sind ökofeministische Ansätze von Beginn 
an – auch und gerade im Feminismus selbst – umstritten.30 
Die feministische Theoriebildung orientiert sich seit den 
1980er Jahre in weiten Teilen an poststrukturalistischen 

26	 Vgl. Merchant, The Death of Nature, S. 293.
27	 Vgl. ebd., S. 76; Val Plumwood, Environmental Culture: The Ecological Crisis of 
Reason, London: Routledge 2002.
28	 Mies und Shiva, Ecofeminism, S. 14.
29	 Léonie Caldecott und Stephanie Leland (Hg.), Reclaim the Earth: Women Speak 
Out for Life on Earth, London: Women’s Press 1983; Judith Plant (Hg.), Healing the 
Wounds: The Promise of Ecofeminism, Philadelphia: New Society Publishers 1989; 
Irene Diamond und Gloria F. Orenstein (Hg.), Reweaving the World: The Emergence 
of Ecofeminism, San Francisco: Sierra Club Books 1999. 
30	 Vgl. Janet Biehl, Rethinking Ecofeminist Politics, Boston: South End Press 1991; 
Stacy Alaimo,  „Cyborg and Ecofeminist Interventions: Challenges for an Environ-
mental Feminism“, in: Feminist Studies 20:1 (1994), S. 133–152.



Florian Sprenger

184

Ansätzen und reagiert entsprechend allergisch auf die mit 
dem Ökofeminismus assoziierte Spiritualität und die Rede 
von  „Mutter Natur“.31 Dem Ökofeminismus wird vorgewor-
fen, die Geschlechterdifferenzen zu naturalisieren und ihre 
soziale Konstruktion ebenso aus dem Blick zu verlieren wie 
die  „Dynamik der Machtverhältnisse im Geschlechterver-
hältnis“.32 In der Folge sind ökofeministische Ansätze lange 
Zeit nicht hoch angesehen und gewinnen erst nach der Jahr
tausendwende wieder an Einfluss, als sich mit dem Anthro-
pozän ein neues Interesse an ökologischen Fragen einstellt. 
Begreift man jedoch den Bezug auf ökologische Relationali-
tät, also auf die gegenseitige und reziproke Abhängigkeit aller 
Lebewesen als gemeinsames Motiv, wird deutlich, wie stark 
ökofeministische Ansätze über die Frage nach der Standort-
gebundenheit und Situiertheit von Wissen in die feministische 
Erkenntnistheorie involviert waren.

4.3 � Ökologische Situiertheit und  
feministische Erkenntnistheorie

Eine solche relationale Perspektive, die bis in die Gegenwart 
das gemeinsame Motiv vieler sehr unterschiedlicher öko
feministischer Ansätze ist, wirft die Frage nach dem Ort des 
Subjekts auf, weil das beobachtende und zugleich involvierte 
Subjekt vor der Frage steht, wo es sich innerhalb der Netze, 
Verhältnisse und Relationen befindet, die alles mit allem ver-
binden. Wenn es keinen Standpunkt im Außen mehr gibt, 

31	 Ob diese Kritik berechtigt ist, ist eine bis heute umstrittene Frage. Vgl. zur Über-
sicht über die Konflikte Greta Gaard,  „Ecofeminism Revisited: Rejecting Essentia-
lism and Re-Placing Species in a Material Feminist Environmentalism“, in: Feminist 
Formations 23:2 (2011), S. 26–53. Zu den Auswirkungen des Poststrukturalismus auf 
feministische Theoriebildung vgl. Alcoff, Who’s Afraid of Identity Politics?
32	 Bauhardt,  „Ökofeminismus“, S. 212.



4. Ökologie der Situiertheit

185

stellt sich unweigerlich die Frage nach der Verortung des 
Beobachters im Innen. Ökologisch verstanden ist das Subjekt 
in seinen Umgebungen verortet und muss die Partialität sei-
nes Blicks auf die Welt akzeptieren. Es kann die Welt nur als 
Teilnehmer der Welt erkennen – und erkennt damit, so die 
Annahme, dass es selbst Teil dieser Verbundenheit und des-
halb an seinem Ort situiert ist.

In dieser Hinsicht gibt es durchaus Verbindungen zwischen 
den früheren ökofeministischen Arbeiten und den erkenntnis-
theoretischen Debatten, die in den 1980er Jahren im Feminis-
mus geführt werden. Dass Wissen kontextabhängig ist, wird 
von Carolyn Merchant zu den Grundthesen ganzheitlich-öko-
logischen Denkens gezählt.33 Haraway greift diesen Gedanken 
auf, wenn sie schreibt, sich zu situieren bedeute, die Partialität 
des eigenen Wissens zu akzeptieren und seine Angewiesen-
heit auf andere Perspektiven anzuerkennen. Dieses Wissen 
sei stets abhängig von einem Standort, der nicht ohne seine 
Umgebung gedacht werden sollte. Anders formuliert: Mit dem 
Begriff der Situiertheit wendet sich Haraway gegen ein Spre-
chen von nirgendwo und überall her, welches seine eigene 
Position als umgebungslos darstellt. Genau darauf insistieren 
auch die ökofeministischen Ansätze der ersten Phase, mit 
denen Haraway bestens vertraut ist.

Während die erste Phase des Ökofeminismus seit Ende der 
1970er Jahre noch stark auf die Kritik an imperialer Natur
beherrschung und am Patriarchat ausgerichtet ist, wird spätes-
tens in der zweiten Phase deutlich, dass ein neuer Naturbegriff 
nicht ohne eine ökologische Epistemologie zu haben ist. Die 
eigene Situiertheit zu beachten und den Ort des eigenen Spre-
chens offenzulegen, erscheint folgerichtig als ein Gegenmittel 
gegen die Dominanz abstrahierender, patriarchaler Herr-

33	 Carolyn Merchant, Radical Ecology: The Search for a Liveable World. Second Edition, 
London: Routledge 2005, S. 77.



Florian Sprenger

186

schaft. So beschreibt die australische Philosophin Val Plum-
wood 2002 das Situieren rückblickend als eine zentrale femi-
nistisch-ökologische Praxis:  „The project of countering and 
subverting the human/nature dualism that is part of human-
centredness and resituating humans in ecological terms is 
perhaps the one most characteristic of the environment move-
ment.“34 Sich nicht zu situieren sei die Ursache für  „ethical and 
spiritual failures“ und trage zur  „Illusion of Disembeddedness“ 
bei,35 aus der jene Gewalt resultiere, die Plumwood selbst in 
der ersten Phase des Ökofeminismus zu beschreiben versucht 
hat. An diesen retrospektiven Bemerkungen wird deutlich, 
dass Haraways Begriff der situated knowledges, auf den sich 
Plumwood bezieht, den Kern ökofeministischen Denkens 
trifft: Situiertheit ist für Plumwood identisch mit dem Ein
gebettetsein in je lokale environments oder Ökosysteme. Sich 
zu situieren ist also nicht nur ein politischer, sondern zugleich 
ein ökologischer Akt der Anerkennung der eigenen Verwoben-
heit in die Netze des Lebens, die jedem Lebewesen seinen je 
spezifischen Ort geben. In diesem Sinn versteht Plumwood 
das Situieren als eine Sorge um sich selbst, die – ähnlich wie 
die antike, vor-christliche Selbstsorge – den eigenen Ort im 
Kosmos betrifft.

Die erkenntnistheoretische Dimension dieses Zusammen-
hangs – d. h. die Frage nach den Bedingungen der Möglichkeit 
der Erkenntnis der eigenen Bedingtheit – wird vor allem von 
der Philosophin Lorraine Code ausformuliert. Seit den 1980er 
Jahren wendet sie den ökofeministischen Ansatz erkenntnis-
theoretisch und stellt eine Frage in den Mittelpunkt, welche 
die feministischen Debatten dieser Zeit umtreibt: Wie wirkt 
der Standpunkt einer wissenden Person auf deren Wissen? 
Oder in den Worten Codes:  „Is the sex of the knower episte-

34	 Plumwood, Environmental Culture, S. 124.
35	 Ebd., S. 238 sowie S. 98. Großschreibung im Original.



4. Ökologie der Situiertheit

187

mologically significant?“36 Ausgehend von ihren Überlegun-
gen möchte ich diese erkenntnistheoretische Dimension des 
Ökofeminismus herausarbeiten, indem ich in groben Zügen 
rekonstruiere, welche Rolle in diesem Zusammenhang Rela-
tionalität für Situiertheit spielt. Was macht der Bezug auf die 
Ökologie für feministische Ansätze über die Kritik an patriar-
chalen und imperialen Strukturen hinaus sag- und sichtbar? 
Welche Evidenz und Plausibilität stellt die Ökologie für die 
feministische Reformulierung des Verhältnisses von Subjekt, 
Macht und Wahrheit bereit? Ich werde nur kleine Teile des 
stark ausdifferenzierten Feldes des Ökofeminismus betrach-
ten können und konzentriere mich deshalb auf jene Ansätze, 
die Fragen der Standortgebundenheit von Wissen und der 
Situiertheit explizit aufwerfen.

Für Haraways Konzept der situated knowledges sind situie-
rende Sprechakte eingebettet in Formen der Vergemeinschaf-
tung, der Anerkennung und der Pflege eines Verhältnisses zu 
sich selbst und zu anderen, aber auch in eine politische Ago-
nalität zu einem unsituierten Sprechen von überall und nir-
gendwo her. Dieser Bezug auf das Selbst mündet in der Auf
forderung, die eigene Existenzweise zu ändern, um Zugang 
zum Wissen über sich selbst, den eigenen Ort in der Welt 
und die Abhängigkeit dieser Welt vom eigenen Ort zu erlan-
gen. Diese Abhängigkeit wird von den ökofeministischen 
Ansätzen und nach Haraways Verschiebung des Begriffs des 
Standpunkts hin zu Situiertheit auch von Theoretikerinnen 
der standpoint epistemologies als relational und damit öko
logisch beschrieben:  „Standpoints are relationally produced 
and experienced.“37

36	 Lorraine Code,  „Is the Sex of the Knower Epistemologically Significant?“, in: 
Metaphilosophy 12:3-4 (1981), S. 267–276.
37	 Paige L. Sweet,  „Who Knows? Reflexivity in Feminist Standpoint Theory and 
Bourdieu“, in: Gender & Society 34:6 (2020), S. 922–950, hier S. 929.



Florian Sprenger

188

Der  „epistemologische Trick“ der Situiertheit besteht in 
allen diesen Ansätzen darin, dass das Subjekt die in der ge
gebenen Situation auf es einwirkenden Faktoren im Rückgriff 
auf eine ökologische Relationalität als Umgebungen des Selbst 
und dieses Selbst als Teil eines Geflechts von Wirkungs- und 
Abhängigkeitsverhältnissen offenlegt:  „Our own situatedness 
is dependent on a network of interrelations, a grasp of which 
leads us outwards, even if never to grasp the whole.“38 Sobald 
es sich als relational begreift, stellt sich dem Subjekt un
weigerlich die Frage nach seinem Ort in diesen Relationen. 
Deshalb ist, vereinfacht gesagt, ökologischer Relationalität 
(d. h. der Wechselwirkung von Umgebung und Umgebenem) 
das Problem der Situiertheit inhärent. Das Subjekt veror-
tet sich, indem es den (sozialen, kulturellen, ökonomischen, 
geografischen) Ort, an dem es sich befindet, nicht nur als 
Lokalität begreift, sondern die Konstitution seiner selbst aus 
der reziproken Verschränkung mit diesem Ort ableitet und 
die  „ecological situations and interconnections of knowers 
and knowings“ reflektiert.39 Um zu erkennen, wie Situiertheit 
auf das eigene Denken und Sprechen einwirkt, muss das Sub-
jekt akzeptieren, dass es in einem Verhältnis zu dem steht, was 
es umgibt, eben weil es sich in einer Situation an einem Ort 
befindet, der im Schnittpunkt von Relationen liegt:  „A per-
son’s ability to understand is affected by their environment, 
and particularly limited when that environment has been 
exceptionally limited, as under oppression.“40

Im Sprechakt des Situierens beschreibt sich das Subjekt 
demnach als je individuelles Zentrum von Relationen, als 
Umgebenes im Mittelpunkt einer Umgebung, die den Ort in 

38	 Kathlene Lennon und Margaret Whitford,  „Introduction“, in: dies. (Hg.), Know­
ing the Difference: Feminist Perspectives in Epistemology, London: Routledge 1994, 
S. 1–16, hier S. 9.
39	 Code, Ecological Thinking, S. 6.
40	 Hundleby,  „Where Standpoint Stands Now“, S. 40.



4. Ökologie der Situiertheit

189

ihrer Mitte bestimmt. Eine Situation ist demzufolge an einen 
Ort gebunden, der mehr ist als ein Punkt auf einer Land-
karte, denn er ist nicht unabhängig von dem, was sich an ihm 
befindet – wie auch das, was sich an einem Ort befindet, nicht 
unabhängig ist von dem, was diesen Ort umgibt. Die Ansätze 
von Code oder Haraway, in einem anderen Kontext auch von 
Lucy Suchman und Susan Leigh Star, zeigen, dass eine Situa-
tion (stärker als ein Standpunkt) von der je spezifischen Rela-
tionalität des Umgebens abhängt, in der sich das Subjekt für 
diesen Zeitpunkt und diesen Sprechakt verortet. Eine Situa-
tion ist, wie Code betont, nicht einfach nur ein Ort, von dem 
aus man die Welt beobachtet und den man wechseln könnte. 
Vielmehr muss man die Situation selbst erkennen, weil sie auf 
das einwirkt, was man von ihr aus erkennen kann.41 Indem 
das Subjekt im Sprechakt des Situierens seinen Ort ein- und 
annimmt, setzt es sich als Teil einer Umgebungsrelation, in 
der es selbst zu einem von seiner Umgebung abhängigen Sub-
jekt wird.  „The external situation determines the person’s rela-
tive position, just as the position of a pawn on a chessboard is 
considered safe or dangerous, powerful or weak, according to 
its relation to the other chess pieces.“42 Diese wechselseitige 
Abhängigkeit wird von den genannten Autorinnen als öko
logisch verstanden und ist zugleich der Ansatzpunkt für ihren 
ethischen Impuls: Das Subjekt kann nur nachhaltig handeln, 
wenn es sich als Teil der Relationalität begreift, die Natur und 
Kultur ebenso umfasst wie alle andere Lebewesen.

Ökologische Relationen fungieren für den an epistemolo-
gischen Fragen interessierten Ökofeminismus entsprechend 
als Bindeglieder zwischen Subjekt und Wissen: Wer was wis-
sen und entsprechend sprechen kann und soll, hängt von den 

41	 Code, Ecological Thinking, S. 40.
42	 Linda Alcoff,  „Cultural Feminism versus Post-Structuralism: The Identity Crisis 
in Feminist Theory“, in: Signs 13:3 (1988), S. 405–436, hier S. 433.



Florian Sprenger

190

Umgebungen ab, in denen, durch die und zu denen dieses 
Wissen in einer gegebenen Situation artikuliert wird. Wer 
sich situiert und die Bedingungen der Situiertheit für das 
eigene Denken und Sprechen offenlegt, ist daher stets – ob 
ausgesprochen oder nicht – mit erkenntnistheoretischen Fra-
gen konfrontiert. Code stellt diese Fragen in den Mittelpunkt 
ihres Ansatzes: Auf welche Weise, mit welcher Kausalität, mit 
welchen Ursache-Wirkungs-Verhältnissen wirken die äußeren 
Bedingungen meiner Situation auf mich ein? Determiniert 
mich meine physikalische, historische, kulturelle und soziale 
Position, oder emanzipiert mich ihre Offenlegung zu neuen 
Erkenntnis- und Handlungsoptionen? Welche Abhängigkeit 
hält mich in meiner Unabhängigkeit, welche Unabhängig-
keit verspricht mir meine Abhängigkeit von der Umgebung? 
Mit diesen Fragen formuliert Code in aller Deutlichkeit den 
ökologischen Anspruch einer feministischen Epistemologie. 
Diese Fragen betreffen selbst dort, wo sie nicht direkt auf öko-
logisches Wissen bezogen werden, die Umgebungsrelationen, 
die eine Situation zu einer Situation machen und verschrän-
ken deshalb explizit Situiertheit und ökologische Relationali-
tät. Code reformuliert damit, wie Mona Singer unterstrichen 
hat, die erkenntnistheoretische Frage Kants. Anstatt zu fra-
gen  „Was können wir wissen?“ nimmt Code in den Blick, wer 
dieses  „wir“ ist und welches Geschlecht es hat.43

In ihrem 1991, also drei Jahre nach Haraways Text zu situier
tem Wissen, erschienenen Buch What can she know? entwickelt 
Code in enger Anbindung an ökofeministische Perspektiven 
eine Kritik an westlichen Politiken der Naturbeherrschung. 
Die Verschränkungen der wissenden Person, des Wissens 

43	 Mona Singer,  „Feministische Wissenschaftskritik und Epistemologie. Voraus-
setzungen, Positionen, Perspektiven“, in: Ruth Becker, Beate Kortendiek und Bar-
bara Budrich (Hg.), Handbuch Frauen- und Geschlechterforschung. Theorie, Methoden, 
Empirie, Wiesbaden: VS 2010, S. 292–301, hier S. 293.



4. Ökologie der Situiertheit

191

und der Umgebung beschreibt Code als relational und damit 
als ökologisch. Aus den feministischen Perspektiven dieser 
Zeit kondensiert sie einen anderen, nicht auf männlich und 
kolonial konnotierte mastery ausgerichteten, ökologischen 
und relationalen Naturbegriff, dessen epistemologische Kon-
sequenzen im Mittelpunkt ihrer weiteren Überlegungen ste-
hen. In Anlehnung an die Auseinandersetzung der Ökologie 
mit den dynamischen Wechselwirkungen in lebenden Sys-
temen thematisiert das, was Code seit den 1980er Jahren im 
Anschluss an Merchant und Plumwood epistemologische Öko-
logie nennt, die Dynamik ökologischer Wechselwirkungen 
in Systemen, die über Wissen verfügen.44 Wissen bestimmt 
Code entsprechend als abhängig vom Ort der wissenden Per-
son (aber nicht als determiniert):  „Ecological thinking thus 
redirects theoretical analyses toward situated knowledges, 
situated ethico-politics, where situation is constitutive of, not 
just the context for, the backdrop to, enactments of subjectivi-
ty.“45 Damit tritt das environment hervor als  „the complex net-
work of relations within which an organism realizes, or fails 
to realize, its potentials, be they historical, material, geogra-
phical, social, cultural, racial, institutional, or other.“46 Mit 
dem, was man  „ökologische Verortung“ nennen könnte, geht 
es Code um  „an ecological model developed from a grounding 
in feminist epistemology but insisting that gender cannot be 
understood in isolation from other axes of oppression and 
social stratification.“47

44	 Vgl. dazu auch Richmond Campbell,  „How Ecological Should Epistemology 
Be?“, in: Hypatia 23:1 (2008), S. 161–169, hier S. 161.
45	 Code, What can she know?, S. 19. Code erläutert nicht, woher sie den Begriff der 
situatedness nimmt.
46	 Ebd., S. 270.
47	 Lorraine Code,  „Thinking about ‚Ecological Thinking‘“, in: Hypatia 23:1 (2008), 
S. 187–203, hier S. 187.



Florian Sprenger

192

In diesem Sinn eignet sich Code den Ansatz situierten Wis-
sens als ein ökologisches Konzept an:

My proposal is that an ecological model can shift the episte
mological inquiry away from autonomy-obsession toward an 
analysis explicitly cognizant of the fact that every cognitive act 
takes place at a point of intersection of innumerable relations, 
events, circumstances, and histories that make the knower and 
the known what they are, at that time.48

Für Code bedeutet Situieren also nicht nur, den Ort zu mar-
kieren, von dem aus man spricht, sondern sich kritisch mit 
den materiellen, affektiven und politischen Elementen der 
gegebenen Situation auseinanderzusetzen, von denen Wis-
sen konkret geprägt wird.49 Code geht es darum, die Subjekt
position situierten Wissens ökologisch so zu reformulieren, 
dass dieses verkörperte Wissen auf die Gemeinschaftlich-
keit angewiesen ist, in der es entsteht:  „It’s articulation in the 
language of ecology […] is intended to unsettle assumptions 
about isolated abstract, formal knowledge claims advanced 
and evaluated in isolation from their circumstances of their 
making and the concrete conditions of their possibility and 
from their consequent situational effects.“50 An die Stelle der 
Abstraktion und des Blicks von außen soll eine situierte, ver-
körperte und damit ökologische Subjektivität treten, die sich 
stets als eingebettet in ökologische Gemeinschaften begreift 
und in der alle Wissensansprüche auf diese Gemeinschaft 
rückbezogen werden.51 Code führt dies am Beispiel von Rachel 
Carson aus, die in den 1960er Jahren mit ihrer wissenschaft-
lich wie aktivistisch fundierten Kritik am Einsatz von Pesti-

48	 Code, What Can She Know?, S. 269.
49	 Code, Ecological Thinking, S. 117.
50	 Ebd., IX.
51	 Ebd., VIII.



4. Ökologie der Situiertheit

193

ziden eine der Begründerinnen des environmentalism wurde.52 
Carson beziehe in ihren Schriften immer wieder ihre eigene 
Position in ihre Überlegungen ein. Sie spreche zwar nicht von 
Situiertheit, sei aber ein Beispiel für die Verschränkung von 
individueller Verantwortung, ökologischen Abhängigkeiten 
und historischem Ort.

Code entwickelt mit diesem Versuch, feministische stand­
point epistemologies ökologisch weiterzudenken, eine Verant-
wortungsethik für die eigene Positionalität. Zentral ist dabei 
die Forderung nach der Dezentrierung des Subjekts, das nicht 
länger als über der Natur stehend und sie beherrschend ver-
standen werden sollte, sondern als relational mit ihr ver-
schränkt. Diese Forderung hat der New Materialism in den 
letzten Jahren in der dritten Phase des Ökofeminismus auf-
genommen und in ein prozessphilosophisches Konzept der 
Subjektivität integriert. Sich zu situieren heißt diesem neueren 
Ansatz zufolge, sich zu positionieren, Partei zu ergreifen und 
nicht unbeteiligt zu sein:  „This is an understanding of situated
ness, not as a position or an identity, but as emergent in the 
diverse processes of differentiation, the patterns of movement, 
that constitute the moving surface or ground of figures of 
knowledge.“53 Der New Materialism setzt sich vom klassischen 
Ökofeminismus ab, indem er die Position des Subjekts nicht 
mehr an den Menschen bindet und als Vielheit betrachtet.54 
Entsprechend gebe es nicht die eine Position, von der aus man 
spricht, denn jede Position sei eine Multiplizität.55 Um diesen 

52	 Vgl. ebd., S. 25–62.
53	 Hughes und Lury,  „Re-turning Feminist Methodologies“, S. 794.
54	 Vgl. Peta Hinton,  „‚Situated Knowledges’ and New Materialism(s): Rethinking a 
Politics of Location“, in: Women: A Cultural Review 25:1 (2014), S. 99–113; Alisa Kron-
berger,  „Bound in a Spiral Dance. Der Tanz von Cyborg und Göttin als Diffraktion“, 
in: Open Gender Journal 3 (2019), S. 1–18.
55	 Vgl. Elizabeth A. Grosz, Crossing Boundaries: Feminisms and the Critique of Know­
ledges, Sydney: Allen & Unwin 1988, S. 116.



Florian Sprenger

194

Zusammenhang zu beschreiben, greift etwa Iris van der Tuin 
auf das Vokabular der Ökologie zurück:  „Ecological think
ing yields analytical, critical, and ethical perspectives that 
can bring to the fore the relational, situational, and entangled 
principles that together make the condition for specific events, 
meanings, and subject positions to unfold and take shape.“56 So 
entsteht  „a specific spectatorial situation with its own ecology.“57

In den bislang drei Phasen des Ökofeminismus in den spä-
ten 1970er Jahren, den 1990er Jahren und den 2000er Jahren 
ist Situiertheit somit zunehmend als Voraussetzung feminis-
tischer Erkenntnis verstanden worden. Schrittweise haben 
diese Ansätze die ökologischen Verflechtungen des Subjekts 
mit seinen Umgebungen als Verflechtungen der Erkenntnis 
begriffen, die das Subjekt an seinen Ort binden. Die nächs-
ten beiden Kapitel zeigen mit umgekehrter Blickrichtung, 
dass auch für die Formulierung des Konzepts der Situiertheit, 
zunächst in der Philosophie, der Robotik und der Anthro
pologie, dann aber auch im Feminismus, immer wieder auf 
eben diese ökologische Relationalität zurückgegriffen wurde.

4.4  Coda: Unverbundenheit

Die mit den ökofeministischen Ansätzen insbesondere der 
letzten Phase einhergehende Überhöhung von Relationalität 
ist nicht unproblematisch, wie Frédéric Neyrat und Donna 
Haraway in jüngeren Arbeiten gezeigt haben. Diese Kritik wie-
derum wirft Fragen für meinen Versuch auf, ein Buch über 
Situiertheit zu schreiben, in dem ich meine eigenen Bedingt-
heiten offenlegen möchte.

56	 Iris van der Tuin und Nanna Verhoeff, Critical Concepts for the Creative Humanities, 
Lanham: Rowman & Littlefield 2022, S. 87. Hervorhebung im Original.
57	 Ebd., S. 174.



4. Ökologie der Situiertheit

195

Neyrat macht sich für eine  „ecology of separations“ stark, 
die davon ausgeht, dass jede Relation in einer Trennung 
und in einem Abstand gründet, die Distanz und damit Kri-
tik erst ermöglichen.58 Auch Haraway betont die historische 
wie situative Spezifität von Relationen gegenüber ihrer All
verbundenheit:  „Nothing is connected to everything, every
thing is connected to something.“59 Während Neyrat mit die-
ser Absage an eine Immanenz der Relationen Natur weder 
als  „fixed substance, nor as indefinite process, but as a sepa
rating mediation“ versteht,60 zielt Haraway auf eine  „ecology of 
practices“,61 in der das gemeinsame Hervorbringen von (Um-)
Welt als worlding im Mittelpunkt steht.

Diese Vorschläge zur Reduktion der Verbundenheit reagie-
ren auf die in den letzten fünfzehn Jahren zu beobachtende 
Aufladung des Ökologischen als universelles Erklärungs
modell. Sie weisen zugleich den Weg zu einer Kritik der Öko
logie der Situiertheit: Es ist eben nicht alles mit allem ver-
bunden, weil das bedeuten würde, dass der Beobachter an 
einer Position verortet ist, deren Bedingungen unendlich ver-
schränkt sind. Ein solcher Beobachter müsste alles beobach-
ten und jede Bedingung der eigenen Situation erfassen, um 
seine Situiertheit vollständig und transparent offenzulegen. 
An diesen Punkt kann er jedoch nie gelangen, weil er nicht 
aus der eigenen Bedingtheit aussteigen kann.

Haraway betont in diesem Sinne zwar die Bedeutung öko
logischer Relationen für das Verhältnis von Subjekten zur 

58	 Vgl. Frédéric Neyrat, The Unconstructable Earth: An Ecology of Separation, New 
York: Fordham University Press 2018.
59	 Donna Haraway, Staying with the Trouble: Making Kin in the Chthulucene, Durham: 
Duke University Press 2016, S. 31.
60	 Frédéric Neyrat,  „Elements for an Ecology of Separation: Beyond Ecological 
Constructivism“, in: Erich Hörl und James Burton (Hg.), General Ecology: The New 
Ecological Paradigm, London: Bloomsbury 2017, S. 101–125, hier S. 102.
61	 Haraway, Staying with the Trouble, S. 42.



Florian Sprenger

196

Welt und zueinander. Von der holistischen Überhöhung der 
Verbundenheit wendet sie sich jedoch ab und unterstreicht 
stattdessen die Notwendigkeit des worldings, des Herstellens 
von Weltbezügen, die dem Subjekt seinen Ort geben. Die 
Frage der relationalen Situiertheit ist für Haraway eingebettet 
in die Frage nach den Abhängigkeiten und Unabhängigkeiten, 
die diese Position mit sich bringt. Für eine feministische Theo-
rie der Situiertheit ist entsprechend die Frage zentral, ob das 
Subjekt von den es umgebenden Faktoren determiniert wird 
oder frei ist, sie zu verändern.62

Die Herausforderung, in der Relation zur Umgebung das 
Verhältnis von Abhängigkeit und Unabhängigkeit zu bestim-
men, stellt sich auch einem sich situierenden Subjekt. Deter-
miniert die Umgebung durch ihre wechselseitige Relation das, 
was sie umgibt, oder ist das Umgebene von seiner Umgebung 
unabhängig? In der feministischen Literatur wird diese Frage 
überraschend selten gestellt, obwohl die Dynamik von gesell-
schaftlicher Fremd- und Selbstbestimmung zu den Grund-
problemen der Soziologie gehört. Als eine der wenigen Aus-
nahmen formuliert die Philosophin Sonia Kruks, dass das 
Situieren ein Subjekt voraussetze, das zugleich  „a respon-
sible agent and a victim of circumstance“ sei.63 Diese Ambi
valenz von Abhängigkeit und Unabhängigkeit hat auch David 
Simpson in seiner Arbeit zur Geschichte des Verortens hervor
gehoben. Im Akt des Situierens begreifen sich Subjekte dem-
nach sowohl von den äußeren Faktoren determiniert als auch 
autonom, d. h. fähig, diese Faktoren selbst zu gestalten,  „bet-
ween seeing ourselves as agents of change and as passive re
ceivers of what is already in place“.64

62	 Vgl. zu dieser ökologischen Relation Edgar Morin, Die Methode. Die Natur der 
Natur, Wien: Turia + Kant [1977] 2010.
63	 Kruks, Situation and Human Existence, S. 13.
64	 Simpson, Situatedness, S. 20.



4. Ökologie der Situiertheit

197

Das Subjekt kann seine eigene Bedingtheit aber nie gänz-
lich erfassen, weil es dafür aus der eigenen Situiertheit aus
steigen und seine Position in ökologischen Umgebungsrela-
tionen gleichsam von außen, also un-umgeben, beobachten 
müsste. Gegen diesen imaginären Beobachtungsstandpunkt 
wendet sich das Konzept der Situiertheit. Vom eigenen, situier
ten Standpunkt aus ist es demnach nicht möglich zu entschei-
den, ob man von den äußeren Faktoren determiniert wird oder 
die Freiheit hat, sie nach eigenem Willen zu bestimmen. Die 
(öko-)feministischen Ansätze arbeiten in diesem Sinn an einer 
Theorie der Situiertheit, die die Situation nicht objektiviert 
und damit jenes Schema vermeidet, das das Subjekt als Effekt 
seiner Position bzw. die Position als determinierende Kraft auf 
das begreift, was von dieser Position aus gesagt werden kann. 
Für einen ökofeministischen Begriff der Situiertheit stehen 
sich Subjekt und Welt nicht distanziert gegenüber, sondern 
sind miteinander verschränkt.

Die ökologische Annahme der Allverbundenheit kann 
jedoch, so Haraways und Neyrats Einwand, dazu führen, dass 
die Positionalität des Situierten in ihr Gegenteil verkehrt wird, 
wenn alles mit allem verbunden erscheint. In letzter Konse-
quenz resultiert diese Allverbundenheit in der unerfüllbaren 
Forderung, alles zu beobachten und als relevant zu betrach-
ten, also erneut einen herausgehobenen und zugleich par
tialen Standort einnehmen. Mit Haraways und Neyrats Kri-
tik an ökologischer Relationalität wäre es stattdessen möglich, 
Situiertheit auf eine Weise zu verstehen, in der die Schwierig-
keit bestehen bleibt zu entscheiden, was in einer gegebenen 
Situation relevant für die eigene Situiertheit ist und was 
nicht. Hinter dieser Frage verbirgt sich ein sehr viel älteres 
erkenntnistheoretisches Problem, für das insbesondere die 
feministischen Debatten um situated knowledges neue Lösun-
gen suchen. Dieses Problem stellt sich auch mir: Wie kann 
ich in diesem Buch die Bedingungen der Möglichkeit mei-



Florian Sprenger

198

ner Erkenntnis reflektieren, wenn diese Bedingungen auch 
die Möglichkeit meiner Erkenntnis bedingen? Wie kann ich 
offenlegen, von wo ich spreche, wenn auch das offenlegende 
Sprechen auf meinen Ort bezogen ist? Was ist Teil dieser 
Bedingungsstruktur und was nicht? Wo endet meine Situiert-
heit? Die philosophische Herausforderung besteht in diesen 
blinden Flecken, die jedes Erkennen – auch das Erkennen der 
eigenen Situiertheit – notwendig begleiten.

Wenn Situieren bedeutet, sich selbst zu verorten und nicht 
einfach nur die Beeinflussung individueller Erfahrung durch 
Gesellschaft, Klasse, Instinkt oder Ethnizität zu betrachten, 
gewinnt die Frage nach Determination und Freiheit, nach 
Abhängigkeit und Unabhängigkeit, eine neue Dringlich-
keit. Es geht dann um die eigene Determination oder Freiheit. 
Meine eigene Position in den Netzen meiner Abhängigkeiten 
werde ich aber nie so eindeutig bestimmen können, dass ich 
weiß, wo ich warum bin. Die Schwierigkeit besteht darin, vom 
eigenen Standpunkt aus zu bestimmen, welche Faktoren mich 
beeinflussen und wie weit meine eigene Handlungsmacht 
reicht – eine Herausforderung, auf die ich am Ende dieses 
Buches mit dem Beispiel meiner selbst zurückkommen werde.



199

5. BEFINDLICHKEIT UND  
SITUIERTHEIT – ÜBERSETZUNGEN  
DER PHÄNOMENOLOGIE

Die in der Einleitung erläuterte NGram-Analyse hat gezeigt, 
dass die Verwendungshäufigkeit des Begriffs situatedness ab 
Anfang der 1980er Jahre steigt und zum Ende des Jahrzehnts 
eine steile Karriere erlebt. Die früheren Verwendungen sind 
eher sporadisch und konzentrieren sich neben der Philosophie 
auf die Pädagogik und die Religionswissenschaft, die oft eine 
Nähe zur Phänomenologie aufweisen.1 Eine Bezugnahme die-
ser Verwendungen aufeinander ist kaum zu erkennen und eine 
systematische Auseinandersetzung mit diesem Konzept findet 
lediglich in der Heidegger- und Husserl-Exegese und auch dort 
nur in Ansätzen statt.

Der Begriff ist also nicht neu, aber auch noch nicht fest
gelegt, als er von so unterschiedlichen Autor:innen wie Donna 
Haraway, Lucy Suchman, Philip Agre, Rodney Brooks, Jean 
Lave oder Etienne Wenger Ende der 1980er Jahre aufgegrif-
fen wird. Aber erst die bis in die Gegenwart häufig zitierten 
Arbeiten dieser Autor:innen sorgen dafür, dass der Begriff in 
das theoretische Vokabular dieser Zeit übergeht. Ein Hinweis 
auf diese Verschiebung gibt David Simpsons bereits erwähnte 
Beobachtung, dass der Begriff in der zweiten Auflage des 

1	 Beispielsweise Hermann Wein,  „The Concept of Ideology in Sartre: ‚Situated-
ness’ as an Epistemological and Anthropological Concept“, in: Dialogue 7:1 (1968), 
S. 1–15; Thomas Prufer,  „The Philosophical Act“, in: International Philosophical Quar­
terly 2:4 (1962), S. 591–594; Max van Manen, William F. Pinar, Madeleine R. Grumet, 
James B. Macdonald und Esther Zaret,  „Reconceptionalist Curriculum Thought: 
A Review of Recent Literature“, in: Curriculum Inquiry 8:4 (1978), S. 365. Als früheste 
Verwendung des englischen Begriffs gibt das Oxford English Dictionary das Buch 
Mirror of Philosophers des südafrikanischen Philosophen Martin Versfeld von 1960 
an. Martin Versfeld, The Mirror of Philosophers, London: Sheed & Ward 1960, S. 71.



Florian Sprenger

200

Oxford English Dictionary von 1989 noch nicht aufgeführt 
wird, sondern erst einige Jahre später in einem Ergänzungs-
band.2 In genau diesem Zeitraum entfaltet der Begriff seine 
Wirkung.

Um diese Ausweitung zu verstehen, ist es zunächst wichtig, 
eine spezifische Konstellation phänomenologischer Technik-
kritik zu rekonstruieren, in deren Zusammenhang der deut-
sche Begriff Befindlichkeit in den englischen Begriff situated­
ness übersetzt wird. Dabei handelt es sich zwar um keine zu 
diesem Zweck eingeführte Neuschöpfung, doch der Begriff 
gewinnt in diesem Zusammenhang einen neuen Bedeutungs-
gehalt, der ihn in den 1980er Jahren so virulent macht. Mit der 
Rekonstruktion dieses Zusammenhangs geht es mir also nicht 
darum, die erste Verwendung dieses Begriffs zu identifizieren. 
Vielmehr bildet die Übersetzung des phänomenologischen 
Konzepts der Befindlichkeit ins Englische – und die damit ein-
hergehende Herausforderung, räumliche Metaphern für die 
Bedingtheit der eigenen Position zu finden – einen der histo
rischen Scheidepunkte, von denen aus sich situatedness Ende 
der 1980er Jahre auf unterschiedlichen Feldern durchsetzt.

Die behandelten drei Felder sind also nicht zufällig gewählt, 
sondern stehen zu dieser Zeit in einer seltenen und bis heute 
aufschlussreichen Korrespondenz: KI-Forschung Robotik 
und Ethnomethodologie. Sie ermöglichen es, die Transforma-
tionen des Begriffs nachzuvollziehen, die schließlich auch für 
seine Einführung in die feministischen Debatten kennzeich-
nend sind, um die es im nächsten Kapitel gehen wird.

Das Gravitationszentrum dieser Konstellation bilden die 
Arbeiten von Hubert Dreyfus, die für alle diese Felder von 
Bedeutung sind. Dreyfus ist sicherlich nicht der einzige, der 
Situiertheit als eine Voraussetzung des menschlichen Welt-
bezugs beschreibt. Sein Ansatz ist hier aber von besonderer 

2	 Vgl. Simpson, Situatedness, S. 21.



5. Befindlichkeit und Situiertheit – Übersetzungen der Phänomenologie

201

Bedeutung: für die Robotik, weil seine Kritik Künstlicher 
Intelligenz trotz aller Gegenkritik neue, konnektionistische 
Ansätze und schließlich – über den Roboterentwickler Rodney 
Brooks vermittelt  – ein Verständnis von Robotern als Um
gebungsmaschinen inspiriert, das an die Stelle von Symbol-
verarbeitung die Situiertheit eines Roboters in seinem envi­
ronment setzt; für den ethnomethodologischen Ansatz Lucy 
Suchmans, an deren Dissertationskomitee Dreyfus teilnimmt 
und für die er zudem den Kontakt zu Harold Garfinkel her-
stellt;3 und schließlich über diesen Kontext vermittelt für 
Donna Haraways Konzept der situated knowledges und die 
feministische Kritik an Universalismen. Von Dreyfus’ phäno
menologischer KI-Kritik aus breitet sich der Begriff in die 
genannten Felder aus und schließt dort an die bestehende 
Verwendung von situated als Attribut zu beispielsweise action 
oder learning in der Ethnomethodologie an. In dieser Hinsicht 
ist Lucy Suchmans 1984 eingereichte und 1987 veröffentlichte 
Dissertation Plans and Situated Actions ein zentraler Text für 
diese Geschichte. Suchman ist zwar ebenfalls nicht die erste, 
die den Begriff situated action verwendet, aber sie gibt ihm 
einen theoretischen Gehalt, der für spätere Praxistheorien 
ebenso einschlägig ist wie für den Feminismus.

Wenn man diese Korrespondenzen und die Übergänge, 
aber auch die Unterschiede zwischen den Feldern in den Blick 
nimmt, wird einsichtig, was mit Situiertheit zur Situation hin-
zukommt, aber noch nicht (oder nicht mehr) Situation ist: ein 
Umgebungsverhältnis. Der Begriff der Situation spielt bereits 
in Theorien eine Rolle, die die Kontextabhängigkeit von 
Erfahrung oder Wissen in den Mittelpunkt rücken, etwa in der 
Phänomenologie bei Husserl, Heidegger, Merleau-Ponty und 
Sartre, der Soziologie bei Garfinkel und Goffman oder auch im 

3	 Vgl. Lucy Suchman, Plans and Situated Actions: The Problem of Human-Machine 
Communication. 2nd Edition, Cambridge: Cambridge University Press 1987/2007, S. 3.



Florian Sprenger

202

Situationismus.4 Doch erst der Begriff der Situiertheit erlaubt 
es den hier behandelten Autor:innen, dieses Verständnis von 
Situation zu erweitern. Situiertheit wird so zu einem Begriff 
für das Umgeben-Sein von einer Situation und damit das Von-
einer-Umgebungsrelation-bestimmt-Sein. Mich interessiert, 
warum die Denkfigur der Situiertheit zur gleichen Zeit auf 
diesen unterschiedlichen Feldern auftaucht und was sie dort 
jeweils sag- und sichtbar macht. Weitere Verwendungen des 
Begriffs kann ich nur andeuten, aber nicht weiter verfolgen: 
etwa in der Kognitionswissenschaft, wo der Begriff eine Ver-
schiebung des vorherrschenden Paradigmas von Symbolver-
arbeitung in Richtung embodiment, enactivism und situational 
awareness anleitet, oder in der Anthropologie, wo er in dem 
Buch Situated Learning von Jean Lave und Etienne Wenger 
eine neue Konzeption des  „situated character of everyday 
cognition“5 innerhalb von communities of practice ermöglicht, 
die auch in der Bildungswissenschaft aufgenommen wird. 
Ohne den Anspruch auf Vollständigkeit erheben zu können, 
versuche ich also, einen Strang durch dieses unübersichtliche 
Feld zu verfolgen, von dem aus sich schließlich die Einführung 
des Begriffs in die feministischen Debatten erschließen soll, 
um die es im nächsten Kapitel geht.

5.1  Heidegger und die Befindlichkeit des Da-Seins

Als Verb hat sich befinden, wie der Psychologe und Philosoph 
Eugene Gendlin 1978 in einer Arbeit zu Martin Heidegger 
unterstrichen hat, drei Bedeutungsschattierungen: die Ver

4	 Vgl. die Beiträge in Petra M. Meyer, Situationen. Theorien der Situation und künst­
lerische Praxis, Paderborn: Fink 2020.
5	 Vgl. Jean Lave, Cognition in Practice: Mind, Mathematics and Culture in Everyday 
Life, Cambridge: Cambridge University Press 1988, S. 44; Lave und Wenger, Situated 
Learning.



5. Befindlichkeit und Situiertheit – Übersetzungen der Phänomenologie

203

ortung dort, wo sich das Subjekt findet, die Stimmung, die 
damit einhergeht und die Reflexivität, in der sich das Subjekt 
findet.6 Diese drei Schattierungen führt Heidegger im  „Das 
Da-Sein als Befindlichkeit“ betitelten 29. Abschnitt seines 1927 
erschienenen Hauptwerks Sein und Zeit zusammen. Dieser 
Abschnitt beschäftigt sich mit der Stimmung als einer Weise 
des Existierens in der Welt und umreißt die existenzphilo
sophischen Strukturen dieses Phänomens. Heidegger geht 
es im betreffenden Kontext um eine Abkehr von der dualis-
tischen, mit der Philosophie René Descartes aufkommen-
den Trennung von Körper und Geist, also darum, Stimmung 
gerade nicht als isolierte Innerlichkeit eines Individuums, 
sondern als Bezug zur Welt zu begreifen. Der cartesianische 
Dualismus führe zu der Annahme, dass wir die Welt erkennen, 
indem wir sie im Inneren repräsentieren und diese Repräsen-
tationen der Welt derart entsprechen, dass sie uns Wissen über 
die Welt ermöglichen. Diese Annahme möchte Heidegger mit-
tels einer Analytik des In-der-Welt-Seins durch eine Ontologie 
des Existierens ersetzen. Dieser Ansatz, Stimmung von der 
Postulierung psychologischer Innerlichkeit zu lösen, ist – trotz 
aller Probleme, die Heideggers Philosophie mit sich bringt – 
bis heute ein wichtiger Bezugspunkt für phänomenologische 
Forschung.7

Der Begriff der Befindlichkeit dient in diesem Abschnitt 
von Sein und Zeit als eine ontologische Annäherung an das, 
was ontisch als die Stimmung und das Gestimmtsein ver-
standen wird. Stimmung nutzt Heidegger als Überbegriff 
für alle Arten, in denen das Dasein, d. h. Sein, das sich mit 
seinem eigenen Sein beschäftigt, affiziert sein kann. Ihn inte

6	 Eugene T. Gendlin,  „Befindlichkeit: Heidegger and the Philosophy of Psycho-
logy“, in: Review of Existential Psychology and Psychiatry 16:1–3 (1978/1979), S. 43–71, 
hier S. 46.
7	 Vgl. Jan Slaby,  „More than a Feeling: Affect as Radical Situatedness“, in: Midwest 
Studies in Philosophy 41:1 (2017), S. 7–26.



Florian Sprenger

204

ressieren so alltägliche und scheinbar flüchtige Phänomene 
wie  „der ungestörte Gleichmut ebenso wie der gehemmte 
Mißmut des alltäglichen Besorgens“.8 In diesen Phänomenen, 
so vermutet Heidegger, erschließt sich das Dasein als ein Sein, 
das immer schon verortet und in dieser Verortung  „je immer 
schon gestimmt ist“9. Befindlichkeit ist also als ein räum
liches Verhältnis gedacht. Die Stimmung kommt  „weder von 

‚Außen‘ noch von ‚Innen‘, sondern steigt als Weise des In-der-
Welt-seins aus diesem selbst auf“.10 Befindlichkeit offenbart 
in diesem Sinn, wie Jan Slaby mit Bezug auf John Haugeland 
ausgeführt hat, dass wir sind, wo wir sind und als was wir 
deswegen sind, um von dort zu handeln.11 Befindlichkeit ist 
dementsprechend keine Form der Bewusstheit oder der Auf-
merksamkeit, sondern bezeichnet die Faktizität des Geworfen-
seins der Existenz, zu der wir in der Befindlichkeit potenziell 
Zugang haben, ohne dass eine umfassende Einsicht möglich 
wäre. Im Befinden ist das Subjekt weder passiv seiner Um
gebung ausgesetzt noch aktiv an seiner Lage beteiligt. Befind-
lichkeit stehtjenseits von Aktivität und Passivität: Es ist ein 
Zustand des Weltzugangs, ohne den es kein Subjekt gibt.

Dass räumliche Verhältnisse und Stimmungen sich gegen-
seitig bedingen, zeigt bereits Heideggers Wahl des Begriffs 
der Befindlichkeit: Er impliziert, dass man sich nur befinden 
kann, indem man sich zu dem Ort verhält, an dem man sich 
findet. Mit dieser Verschränkung vermeidet Heidegger, die 
Stimmung als von der äußeren Umgebung beeinflusste Inner-
lichkeit beschreiben zu müssen. In diesem Sinn ist das Dasein 
zugleich gestimmt, weil es sich nicht von dem Ort lösen kann, 
an dem es sich befindet und der unweigerlich auf es einwirkt. 

8	 Heidegger, Sein und Zeit, S. 134.
9	 Ebd.
10	 Ebd., S. 136.
11	 Vgl. Slaby,  „More than a Feeling“, S. 12.



5. Befindlichkeit und Situiertheit – Übersetzungen der Phänomenologie

205

Im Befinden kommen also die Stimmung und der Ort dieser 
Stimmung zusammen. Das Da-Sein werde im Erschließen 
seiner Stimmung  – im Gegensatz zum Erschließen seines 
Erkennens –  „vor sein Sein als Da gebracht“.12 Heidegger meint 
damit, dass die Befindlichkeit offenbart,  „wie einem ist“.13 So 
zeige sich das Gestimmtsein der Existenz als Bedingung des-
sen, was jeweils da und damit vor Ort ist. In diesem Sinn 
bedeutet Befindlichkeit, das  „Dasein vor das Daß seines Da“ 
zu bringen.14 Es merkt, dass es dort ist, wo es ist, und indem 
es sich an diesem Ort findet, wird es auf den Ort eingestimmt.

Der Begriff, den Heidegger für diesen Seinscharakter vor-
schlägt, ist der der Geworfenheit. In der Stimmung erkennen 
wir, dass wir schon da sind, bevor wir dieses Da erkennen, weil 
wir mit der Welt verbunden, eben verortet sind. Diese Ver
ortung sollte allerdings nicht als reflexiver Zugang zum Ge
gebenen verstanden werden, sondern als Prozess der Erschlie-
ßung.

Auch in der Beschreibung dieses Verhältnisses greift Hei
degger auf eine räumliche Metaphorik zurück, wenn er 
schreibt, dass in der Verstimmung das  „Dasein ihm selbst 
gegenüber blind [wird], die besorgte Umwelt [sich] verschlei-
ert“.15 Jakob von Uexkülls Begriff der Umwelt spielt in Hei
deggers Buch eine zentrale Rolle, um das Weltverhältnis des 
Menschen zu charakterisieren.16 Der baltisch-deutsche Bio-
loge Uexküll bezeichnet mit diesem Begriff die subjektive 
Konstitution der Welt für jedes individuelle Lebewesen, das 
durch seine Sinnesorgane jene Aspekte der Außenwelt wahr-
nimmt, die für es Bedeutung haben und so zum Teil seiner 
Umwelt werden. Zu diesem Zweck unterscheidet Uexküll zwi-

12	 Heidegger, Sein und Zeit, S. 134.
13	 Ebd.
14	 Ebd., S. 136.
15	 Ebd., S. 136.
16	 Vgl. Schnödl und Sprenger, Uexkülls Umgebungen.



Florian Sprenger

206

schen Umwelt und Umgebung: Die Umgebung ist der geogra-
fische, physikalische Raum, aus dem sich Umwelten zusam-
mensetzen. Dieser Begriff bezieht die Rolle des Subjekts ein, 
um das sich eine Umwelt konstituiert. Für Heidegger ist der 
Begriff Umwelt in dieser Hinsicht hilfreich, weil er die gegen-
seitige Bezogenheit von Subjekt und Welt zu erfassen erlaubt.

Befindlichkeit zu erschließen bedeutet also nicht einfach 
nur, die äußeren Bedingungen der eigenen Umgebung ein-
zubeziehen, weil die eigene Position fundamental abhängig 
von der eigenen Lage ist. Die eigene Position ist weder von 
sich selbst, d. h. von innen, noch vom Rest der Welt, d. h. von 
außen determiniert, sondern als Position gerade nicht mit 
einem solchen Dualismus von innen und außen zu begreifen. 
Vielmehr kann Befindlichkeit nur relational im Verhältnis zur 
(Um-)Welt erschlossen werden. Heidegger formuliert diesen 
Gedanken so, dass die Stimmung ein  „sich richten auf … aller-
erst möglich“17 macht. Das Hier und Jetzt der Befindlichkeit 
eröffnet also einen Zugang zur Existenz des eigenen Lebens 
als  „erschließende Angewiesenheit auf Welt“.18 Befindlichkeit 
verbindet die Situation, in der man sich findet, mit dem inne-
ren Zustand ebenso wie mit der äußeren Umwelt, umfasst also, 
könnte man sagen, das Umgebende und das Umgebene, die 
als ineinander verschränkt und nicht als Opposition verstan-
den werden.

Daraus folgt, dass Befindlichkeit nicht als Zustand eines 
Subjekts gegenüber einem Objekt erfasst werden kann, ganz 
im Gegenteil: Heidegger verwirft dieses dualistische Schema, 
wie Claudio Ciborra betont,19 weil an der Befindlichkeit als 
Weltbezug deutlich wird, dass Ich und (Um-)Welt sich gegen-

17	 Heidegger, Sein und Zeit, S. 137.
18	 Ebd.
19	 Ciborra,  „The Mind or the Heart?“, S.  134. Ciborra hat die Geschichte der 
situatedness als Verlustgeschichte der in der Phänomenologie erarbeiteten Bedeu-
tungsschattierungen beschrieben.



5. Befindlichkeit und Situiertheit – Übersetzungen der Phänomenologie

207

seitig konstituieren – und zwar in der Situiertheit. Für Hei-
degger geht es gerade nicht darum, der Situation objektiv 
gegenüberzustehen. Eine Situation ist immer eine Situation 
für jemanden, aber das Subjekt erlebt sich nicht als der Situa-
tion äußerlich. Die Identität des Subjekts wird vielmehr durch 
sein Verhältnis zur Situation, sein In-der-Welt-Sein hervor
gebracht – qua Befindlichkeit. Befindlichkeit ist in diesem 
Sinn, wie Jan Slaby betont,20 keine Form des Bewusstseins, 
sondern markiert die Faktizität des Geworfenseins und kann 
deshalb nicht einfach reflektierend erlebt werden. Befindlich-
keit eignet sich nicht zur Selbsterkenntnis, sondern bezeichnet 
die sehr viel tiefer liegende Bezogenheit der Existenz auf ihren 
Ort, die sich eher in Momenten der Furcht oder der Lange-
weile äußert als in Momenten der Reflexion. Befindlichkeit 
setzt also keine Reflexion der eigenen Stimmung voraus, weil 
diese Stimmung vom Subjekt immer schon verstanden wird: 
Sie ist kein Nebeneffekt seines Verständnisses der Welt, son-
dern seiner Geworfenheit inhärent.

In Abschnitt 60 von Sein und Zeit, der sich mit dem Gewis-
sen beschäftigt, kommt Heidegger auf das existenziale Phäno-
men der Situation zu sprechen und betont dessen räumliche 
Bedeutung:  „Die Situation ist das je in der Entschlossenheit 
erschlossene Da, als welches das existierende Seiende da ist.“21 
Heidegger betont, dass die Situation dem uneigentlichen 
Leben, das er das Man nennt, verschlossen bleibt. Dieses 
kenne nur die  „allgemeine Lage“, aber nicht die Entschlos-
senheit des Daseins, die dem eigentlichen Leben vorbehalten 
sei – ein Gedanke, den Heidegger sieben Jahre später in sei-
ner Rektoratsrede zum Anschluss seiner Philosophie an den 
Nationalsozialismus nutzt. Dem Gewissen spricht Heidegger 
aber schon an dieser Stelle in Sein und Zeit zu, mit seinem 

20	 Slaby,  „More Than a Feeling“, S. 13.
21	 Heidegger, Sein und Zeit, S. 299.



Florian Sprenger

208

Ruf  „in die Situation vorzuruf[en]“.22 Auch an dieser Stelle 
wird der Begriff der Situation an ein Umgebungsverhältnis 
geknüpft:  „Nur der Entschlossenheit kann das aus der Mit- 
und Umwelt zu-fallen, was wir Zufälle nennen.“23

Mit Blick auf die folgenden Ausführungen lohnt es sich 
bereits an dieser Stelle, drei Unterschiede zwischen Hei
deggers Begriff der Befindlichkeit und der gegenwärtigen Ver-
wendung von Situiertheit zu konstatieren. Erstens ist Befind-
lichkeit für Heidegger durchaus ein Phänomen dessen, was 
wir heute als Empfindlichkeit bezeichnen würden: Es geht 
um Stimmungen, die gerade in ihrer Alltäglichkeit thema
tisiert werden. Stimmungen sind für Heidegger jedoch keine 
kulturellen Empfindlichkeiten, deren Innerlichkeit er ablehnt. 
Man könnte sogar sagen, dass für Heidegger philosophisches 
Denken erst dort beginnt, wo Befindlichkeit im alltäglichen 
Sinn endet.

Zweitens kann man die eigene Befindlichkeit nicht auf die 
Weise offenlegen, wie es heute von der eigenen Situiertheit 
gefordert wird: Heidegger macht deutlich, dass Befindlich-
keit und damit die eigene Geworfenheit gerade nicht reflektie-
rend erkannt werden können. Eben weil man von der Umwelt 
umgeben ist, befindet man sich in einer Stimmung, die nur im 
Wechselspiel mit der Umwelt erkannt werden kann. Befind-
lichkeit darf nicht als ein innerer Zustand verstanden werden, 
der dann nach außen gelangt. Heidegger betont stattdessen 
die  „gleichursprüngliche Erschlossenheit von Welt, Mitdasein 
und Existenz“ in der Befindlichkeit.24 Niemand kann also 
einfach seine Befindlichkeit reflektieren, weil dies bedeuten 
würde, den inneren Zustand gleichsam von außen zu beobach-
ten. Befindlichkeit umfasst bereits das Innen und Außen und 

22	 Ebd., S. 300.
23	 Ebd. Hervorhebung im Original.
24	 Ebd., S. 137.



5. Befindlichkeit und Situiertheit – Übersetzungen der Phänomenologie

209

kann deshalb ausschließlich als ein Umgebungsverhältnis 
begriffen werden. Heutige Ansätze betonen hingegen die Ver-
fahren und Selbsttechnologien, mit denen das Subjekt seine 
eigene Situiertheit zu erkennen lernen soll.

Drittens ist schließlich evident, dass Heideggers Konzept 
die politische Implikation des heutigen Begriffs von Situiert-
heit gänzlich fehlt. Mit Jan Slabys Lektüre der entsprechen-
den Passagen von Sein und Zeit wird deutlich, dass sich Hei-
deggers Begriff nicht einfach in eine Selbsttechnologie und die 
mit ihr einhergehenden Praxen und Sprechakte übersetzen 
lässt.25 Die existenzialontologische Dimension der Geworfen-
heit, in der sich ein Da-Sein be-findet, kann weder berechnet 
noch bewusst artikuliert werden. Befindlichkeit geht im Hei-
degger’schen Sinn immer über unser Verständnis der Situa-
tion hinaus. Das bedeutet aber auch, dass wir – in Heideggers 
Idiom – in der Stimmung immer schon in das eingelassen sind, 
was sich uns entzieht. In dieser Hinsicht, damit hat Claudio 
Ciborra fraglos recht, entfernt sich die gegenwärtige Bedeu-
tung des Begriffs vom phänomenologischen Kontext, gewinnt 
aber eine politische Dimension, die bei Heidegger nicht an
gelegt ist.26 Situiertheit ist heute weitaus mehr als ein Baustein 
einer Existenzialontologie – sie ist eine Praxis des Weltbezugs.

Der Begriff der Befindlichkeit ist jedoch in ein ganz ande-
res politisches Denken eingebunden. Für Heidegger ist Den-
ken auf seinen Ort bezogen: Als Heimat verhilft der Ort zum 
Denken und verhindert es, wenn er nicht Heimat ist. In sei-
nen Schwarzen Heften macht Heidegger deshalb deutlich, dass 
alle, die nicht an diesen Ort gehören, verschwinden müssen. 
Die  „Bodenlosigkeit“ und  „Weltlosigkeit“,27 die Heidegger den 

25	 Vgl. Slaby,  „More Than a Feeling“, S. 13.
26	 Ciborra,  „The Mind or the Heart?“.
27	 Martin Heidegger, Schwarze Hefte 1938/39, Gesamtausgabe 95, Frankfurt a. M.: 
Klostermann 2014, S. 97.



Florian Sprenger

210

Juden vorwirft (und bereits in Sein und Zeit an der Moderne 
kritisiert), ist nichts anderes als ihre fehlende Bindung an 
ihren Ort. Sie sind für Heidegger sozusagen nicht situiert. Die-
ser Bodenlosigkeit stellt Heidegger eine sich quer durch seine 
Sprache ziehende  „Bodenständigkeit“ und  „Eigentlichkeit“ 
gegenüber, die den Deutschen eigen sei.

Was bedeutet es, dass der zutiefst antisemitische, schon 
lange vor Heidegger etablierte Vorwurf, die Juden seien als 
wanderndes Volk Parasiten,28 die keinen Boden und keinen 
Ort haben, sich in den Vorwurf der  „Unsituiertheit“, der Igno-
ranz gegenüber dem eigenen Ort übersetzen ließe? Ich werde 
am Ende auf die Frage zurückkommen, wie sich der schon in 
Sein und Zeit geäußerte, gegen die Moderne gerichtete Vor-
wurf der  „Bodenlosigkeit“ zum Begriff der Situiertheit verhält. 
Zunächst möchte ich aber rekonstruieren, wie dieser Begriff 
der Befindlichkeit in den Begriff der situatedness übersetzt 
und damit grundlegend transformiert wird. Fraglos mag es 
provokant erscheinen, die Schriften Heideggers, der sich der 
Aufarbeitung seiner eigenen Situiertheit im Nationalsozial-
mus verweigert hat, in die Genealogie einer Figur zu stellen, 
die gegenwärtig dazu dient, minorisierten Stimmen zu mehr 
Gewicht zu verhelfen. Doch die Stränge einer Genealogie lau-
fen mitunter entlang von Bruchlinien zwischen unvereinbar 
erscheinenden Positionen. Ausgehend von der Rekonstruktion 
dieser Ähnlichkeiten und Differenzen wird deutlich, was den 
gegenwärtigen Begriff der Situiertheit von dieser Tradition 
unterscheidet und wie man ihn noch stärker einem identi
tären Denken entziehen kann.

28	 Vgl. Alexander Bein,  „‚Der jüdische Parasit‘. Bemerkungen zur Semantik der 
Judenfrage“, in: Vierteljahreshefte zur Zeitgeschichte 13:2 (1965), S. 121–149.



5. Befindlichkeit und Situiertheit – Übersetzungen der Phänomenologie

211

5.2  Dreyfus und die Unsituiertheit Künstlicher Intelligenz

Mit seiner umstrittenen, zunächst nur in kleinen Fachzirkeln, 
aber ab den späten 1970er Jahren weltweit beachteten Kri-
tik an Künstlicher Intelligenz bezieht sich der phänomeno
logisch geschulte Philosoph Hubert Dreyfus insbesondere auf 
Heidegger, dessen Zeuganalyse und den Begriff der Befind-
lichkeit. Von Dreyfus’ Texten aus wandert das Konzept der 
Situiertheit in die anderen Felder ein. Dreyfus ist nicht nur 
sehr gut vernetzt, sondern arbeitet an der Schnittstelle von 
Computertechnik und Philosophie, die für unterschiedliche 
Disziplinen zu dieser Zeit relevant ist. Damit informiert er 
philosophische Ansätze über die (Un-)Möglichkeit von Künst
licher Intelligenz und klärt technische Ansätze über ihre phi-
losophischen Grundlagen auf. So füllt Dreyfus – trotz aller 
Kritik, die ihm von beiden Seiten entgegengehalten wird – 
eine Leerstelle der zeitgenössischen Debatten. Seine Arbeiten 
stellen diesen Zugängen ein neues, phänomenologisch gepräg-
tes und zugleich an die analytisch ausgerichtete Philosophie 
anschlussfähiges Vokabular bereit.

Dreyfus ist einer der wenigen Philosophen, der sich mit der 
europäischen Tradition phänomenologischen Denkens und 
insbesondere mit dem im englischsprachigen Raum zu dieser 
Zeit kaum gelesenen Heidegger beschäftigt. Es gelingt ihm, 
dessen Überlegungen anhand der zeitgenössischen Technik 
für ein breiteres Publikum aufzubereiten. Dabei stellt sich die 
angesichts von Heideggers idiosynkratischem Sprachgebrauch 
kaum zu bewältigende Frage, wie sich zentrale Begriffe aus 
dem Deutschen übersetzen lassen. Einer der Vorschläge zur 
Übersetzung des Begriffs der Befindlichkeit, der nicht nur von 
Dreyfus diskutiert wird, lautet situatedness. Die 1953 erschie-
nene Erstübersetzung von Sein und Zeit von Joan Stambaugh 
verwendet für Befindlichkeit noch den Begriff attunement, 
dessen Nähe zu Stimmung den Unterschied zu Befindlichkeit 



Florian Sprenger

212

tendenziell verwischt.29 In der 1962 von John Macquarrie und 
Edward Robinson angefertigten Übersetzung wird Befindlich-
keit mit state of mind übersetzt, was die räumliche Dimension 
des Befindens übergeht.30 Beide Übersetzungen werden bis 
heute immer wieder kritisiert und durch andere Vorschläge 
ergänzt: affectivity, disposedness, findingness oder eben situated­
ness.31 Dieser Begriff wird in der phänomenologischen For-
schung und ihrer angelsächsischen Rezeption bereits seit den 
1960er Jahren sporadisch verwendet, allerdings weder termi-
nologisch bestimmt noch in Bezug zu Sein und Zeit gebracht.32 
Die ursprüngliche Quelle für den Übersetzungsvorschlag 
situatedness konnte ich nicht identifizieren. Dreyfus jedenfalls 
verwendet den Begriff und schließt damit an eine etablierte 
Verwendung an, in der er für die typische phänomenologi-
sche Bewegung der Verortung des Erfahrungshorizonts in der 
gegebenen Situation steht.

29	 Martin Heidegger, Being and Time, übers. v. Joan Stambaugh, New York: State Uni-
versity of New York Press 2010, S. 130.
30	 Martin Heidegger, Being and Time, übers. v. John Macquarrie und Edward Robinson, 
Oxford: Blackwell 1962, S. 172.
31	 Vgl. zur Übersicht der Übersetzungsvorschläge Slaby,  „More Than a Feeling“, 
S. 9; Charles Guignon,  „Moods in Heidegger’s Being and Time“, in: Robert C. Solo-
mon (Hg.), What is an Emotion? Classic and Contemporary Reading, Oxford: Oxford 
University Press 2003, S. 181–190, hier S. 183.
32	 So etwa Frank A. Capuzzi,  „Review: Paideia and Philosophy“, in: Research 
in Phenomenology 47:2 (1972), S. 173–176, hier S. 176; George E. Oberlander,  „The 
Transcendental Self in Husserl’s Phenomenology. Some Suggested Revisions“, 
in: Research in Phenomenology 3 (1973), S. 45–62, hier S. 59; Otto Pöggeler,  „‚Histo-
ricity‘ in Heidegger’s Late Work“, in: Southwestern Journal of Philosophy 4:3 (1973), 
S. 53–73, hier S. 61. Parallel finden sich auch Nennungen in Auseinandersetzun-
gen mit der Ethnomethodologie Garfinkels: Paul Attewell,  „Ethnomethodology 
since Garfinkel“, in: Theory and Society 1:2 (1974), S. 179–210. Der Kantianer Nicolai 
Hartmann nutzt den Begriff bereits 1940:  „Zu jedem Gegenstande hat das erken-
nende Bewußtsein ein anderes Verhältnis. Es bringt seine bestimmte Situiertheit 
in der Welt mit, und diese bestimmt den Gesichtspunkt, von dem aus es in die 
Welt sieht.“ Nicolai Hartmann, Der Aufbau der realen Welt, Berlin: De Gruyter 1940,  
S. 579.



5. Befindlichkeit und Situiertheit – Übersetzungen der Phänomenologie

213

Der Begriff ist also in der Phänomenologie geläufig, als 
Dreyfus in den 1950er Jahren in Freiburg studiert und dort 
auch Heidegger kennenlernt. Im Gegensatz zu den ande-
ren Übersetzungsvorschlägen hat situatedness den Vorteil, 
eine Umgebungsrelation zu erfassen: Situiert zu sein bedeu-
tet, umgeben zu sein, insofern man sich in Relation zu einer 
Umgebung befindet. Genau das macht den Begriff für Dreyfus 
in den 1970er Jahren plausibel und trägt zu seiner Ausbreitung 
auch auf andere Felder bei.

 „Situatedness […] underlies all intelligent behavior“33, so 
fasst Dreyfus sein wichtigstes, immer wieder variiertes Argu-
ment zusammen. In all seinen Arbeiten greift Dreyfus auf 
phänomenologische Ansätze, aber auch auf den Pragmatis-
mus und die Philosophie Ludwig Wittgensteins zurück, um 
menschliches Verhalten, Denken und Fühlen als verortet und 
verkörpert zu begreifen – eben situiert. Aufgrund ihrer Ein
bettung in die jeweilige Situation haben Menschen ein vor-
symbolisches Verständnis der Welt, das ihr Handeln prägt. In 
diesem Sinn dient der Begriff als Negativfolie für Dreyfus’ Kri-
tik an der zeitgenössischen KI-Forschung, die er 1979 in seinem 
Aufsatz  „From Micro-Worlds to Knowledge Representation“ 
auf den Punkt bringt:  „Looking back over the past ten years 
of AI research we might say that the basic point which has 
emerged is that since intelligence must be situated it cannot 

33	 Dreyfus,  „From Micro-Worlds to Knowledge Representation“, S. 176. In What 
Computers Can’t Do spricht Dreyfus von situation und situated, das Substantiv situa­
tedness verwendet er erst ab 1977. Dies belegt eine Vortragsnotiz von Fernando Flo-
res zu Dreyfus’ 1977 in Berkeley gehaltenem Vortrag  „Heidegger’s Existential Phe-
nomenology“, in dem Dreyfus sagt:  „Thus the background of possibility necessary 
for there to be a particular choice can be viewed as a restriction of what is factically 
possible (situatedness), or it can equally be viewed as the self-definition of Dasein 
who is doing the choosing (understanding). Situatedness and understanding are 
two equiprimordial aspects of the there of Dasein as thrown projection.“ Hubert 
Dreyfus, 1977 zitiert nach Carlos Flores, Management and Communication in the Office 
of the Future, Dissertation, University of California Berkeley 1982, S. 28.



Florian Sprenger

214

be separated from the rest of human life.“34 Computer seien 
nicht auf den Ort bezogen, an dem sie sich befinden. Des-
halb können ihre Verortung und ihre Verkörperung nicht zur 
Grundlage ihrer Operationen werden. Sie sind somit nicht zu 
intelligentem Verhalten in der Lage.

Dreyfus’ Ausgangspunkt ist das Erstaunen über die Un
bedarftheit, mit der sich die zeitgenössische KI-Forschung – 
das, was heute unter dem Namen GOFAI für good old-fashio­
ned AI firmiert35 – dem Phänomen der Intelligenz nähert: Die 
Annahme, dass die Verarbeitung von Symbolen die Grundlage 
intelligenten Verhaltens sei. Seine Kritik an diesem Anspruch 
formuliert er erstmals 1964, als er neben seiner Position als 
Assistant Professor am Massachusetts Institute of Technology 
auf Initiative seines Bruders, des Ingenieurs Stuart Dreyfus, 
als Berater für die RAND Corporation in Santa Monica tätig 
ist. Zu dieser Zeit ist die RAND Corporation mit Allen Newell 
und Herbert Simon eines der Zentren der KI-Forschung, das 
immer wieder Input von außen sucht. Dreyfus’ während sei-
nes Aufenthalts verfasster Bericht Alchemy and Artificial Intel­
ligence spitzt seine Kritik am gegenwärtigen Stand Künst-
licher Intelligenz zu: Die KI-Forschung befinde sich in einer 
Sackgasse, weil sie mit dem symbolistischen Ansatz kein 
verkörpertes Alltagsverständnis von Situationen erreichen 
könne.  „Since a computer is not in a situation, however, it must 
treat all facts as possibly relevant at all times.“36 Aufgrund der 
Schärfe dieses Berichts wird Dreyfus in der KI-Forschung als 
Außenseiter behandelt. Ihm wird in ebenso scharfen Worten 

34	 Dreyfus,  „From Micro-Worlds to Knowledge Representation“, S. 181.
35	 Vgl. Margaret A. Boden:  „GOFAI“, in: Keith Frankish und William M. Ramsey 
(Hg.), The Cambridge Handbook of Artificial Intelligence, Cambridge: Cambridge Uni-
versity Press 2018, S. 89–108.
36	 Hubert Dreyfus, What Computers Can’t Do: A Critique of Artifical Reason, New 
York: Harper & Row 1972, S. 170.



5. Befindlichkeit und Situiertheit – Übersetzungen der Phänomenologie

215

vorgeworfen, Computer nicht verstanden zu haben.37 Dennoch 
bildet Alchemy and Artificial Intelligence die Grundlage für das 
mehrmals überarbeitete, in mehr als zehn Sprachen über-
setzte Buch What Computers Can’t do (1972).

Was ein Computer nicht kann, ist die Bezugnahme auf den 
eigenen Ort, die Situation und den Kontext.38 Ausführlich kri-
tisiert Dreyfus die Annahme, dass Verhalten durch Regeln 
beschreibbar sei. Computer und Künstliche Intelligenz wer-
den zu dieser Zeit vor allem als Symbolmaschinen verstanden, 
woraus sich eine überaus enge Definition von Intelligenz ablei-
tet. Sie können sich, so die von Dreyfus vorgestellte Prämisse, 
nur durch zeichenhafte Repräsentationen auf die Welt bezie-
hen und werden deshalb nicht als verkörpert, verortet und 
situiert verstanden. Sie können zwar Symbole schneller als der 
Mensch verarbeiten, aber aus phänomenologischer Sicht nicht 
dessen Intelligenz nachbilden. Diese entstehe, kurz gesagt, 
erst aus der Einbettung jeder Handlung in die gegebene Situa-
tion – also aus dem, was Heidegger Befindlichkeit und Dreyfus 
situatedness nennt – und genau das können Computer nicht.

Insbesondere verwundert Dreyfus, dass die KI-Forschung 
die Erkenntnisse von Heidegger und Merleau-Ponty, aber auch 
von Wittgenstein zum Konnex von Handeln (als Agieren in 
der Welt) und Denken nicht zur Kenntnis nimmt. Stattdessen 
gehe die KI-Forschung – und zwar insbesondere Newell und 
Simon – davon aus, dass man Intelligenz als Symbolverarbei-
tung mit Computern nachbauen könne. In seinen Büchern 
ordnet Dreyfus diese Begeisterung für die Analogie von Com-
puter und Gehirn in eine längere Faszinationsgeschichte der 
Philosophie für regelbasiertes und damit ortloses Denken 

37	 Vgl. Seymour Papert,  „The Artificial Intelligence of Hubert L. Dreyfus: A Budget 
of Fallacies“, MIT Artificial Intelligence Memo Nr. 154, 1968, https://wellcome 
collection.org/works/w4ktp96z [letzter Zugriff: 29.8.2024].
38	 Vgl. Dreyfus, What Computers Can’t Do.



Florian Sprenger

216

ein:  „the Platonic reduction of all reasoning to explicit rules 
and the world to atomic facts“.39 Damit stellt er sich in die 
Tradition von Husserls Krisisschrift und Heideggers Wissen-
schaftskritik, in denen dieser Vorwurf noch gegen die Natur-
wissenschaft gerichtet ist (und bei Heidegger vor und auch 
nach dem Krieg den antisemitischen Unterton trägt, der in 
den Schwarzen Heften explizit wird). Die Begeisterung für die 
Möglichkeiten des Computers, mit der Dreyfus bei der RAND 
Corporation konfrontiert ist, interpretiert er als Kontinuität 
dieser Gleichsetzung von Denken und Regelbefolgen – heute 
würde man vielleicht Algorithmizität sagen. Hinter diesem 
aus Dreyfus’ Sicht angesichts der Trivialität damaliger  „Com-
putergehirne“ gescheiterten platonisch-rationalistischen Ver-
ständnis verberge sich die Annahme  „that situations can be 
treated like physical states“.40 KI habe zwar propositionales, 
aber kein kontextabhängiges und damit für Fähigkeiten und 
Alltagsverstand verfügbares Wissen. Sie sei nur zu knowing 
that, aber nicht zu knowing how fähig – sie kann also ein Fahr-
rad zwar erkennen, es aber nicht fahren. Man kann eine Situa
tion nicht einfach in Fakten oder Symbole für eine Maschine 
übersetzen, weil die Situation, wie Dreyfus mit Bezug auf Hei-
degger und Merleau-Ponty betont, die Bedeutung der Dinge 
und Phänomene um uns herum bestimmt. Unser Bezug zur 
Welt und damit deren Bedeutung sind, so ließe sich diese 
Annahme in Heideggers Begrifflichkeit zurückübersetzen, 
nie unabhängig von unserer Befindlichkeit – im Gegensatz 
zur Maschine.

Von dieser Kritik ausgehend charakterisiert Dreyfus die 
zeitgenössische Konzeption Künstlicher Intelligenz anhand 
von vier Vorannahmen: erstens der biologischen Annahme, 
dass Kognition diskret mit einer biologischen Äquivalenz zu 

39	 Ebd., S. 143.
40	 Ebd., S. 144.



5. Befindlichkeit und Situiertheit – Übersetzungen der Phänomenologie

217

den Ein-/Aus-Zuständen eines Digitalrechners operiert; zwei-
tens der psychologischen Vorannahme, dass das Gehirn Infor-
mation nach formalen Regeln verarbeitet; drittens der episte-
mologischen Annahme, dass alles Wissen formalisiert werden 
kann; sowie viertens der ontologischen Annahme, dass die 
Welt aus unabhängigen Fakten besteht, die durch diskrete 
Symbole repräsentiert werden können.41 Hinter all diesen 
Annahmen vermutet Dreyfus die Loslösung des Systems aus 
der gegebenen Situation.

Dieser Konzeption Künstlicher Intelligenz hält Dreyfus 
die Erkenntnisse der phänomenologischen Tradition ent-
gegen. Er greift zwar auch auf ähnliche Denkfiguren von 
Husserl, Merleau-Ponty und Sartre zurück. Doch erst seine 
Auseinandersetzung mit Heideggers Begriff der Befindlich-
keit und die Schwierigkeiten seiner Übersetzung führen ihn 
zur Situiertheit. Aus dieser phänomenologischen Perspektive 
liegt der erste Grund für das Scheitern zeitgenössischer KI 
entsprechend darin, dass alles Verhalten verkörpert ist und 
eine Maschine daher einen Körper benötigt, um sich in einer 
Situation zurechtzufinden. Man kann also die Situation nicht 
einfach von der Umgebung abziehen und in einen Datensatz 
übertragen, weil es ohne Situation keine Umgebung gibt:  „The 
aspects of our surroundings which somehow give us our sense 
of our current situation are themselves products of a situation 
we were already in, so that situations grow out of situations 
without recourse to situation-neutral facts and features at any 
point.“42 Im Gegensatz zu dieser  „natural situatedness“ ist ein 
Computer  „completely unsituated“.43

Als zweites Problem benennt Dreyfus die Notwendigkeit 
der Entscheidung darüber, welche Faktoren in einer Situation 

41	 Ebd., S. 67–137.
42	 Dreyfus,  „Misrepresenting Human Intelligence“, S. 435.
43	 Ebd.



Florian Sprenger

218

relevant sind, also die Kontextabhängigkeit von Relevanz. Es 
gibt kein abstraktes und kontextloses Wissen und auch keine 
Trennung zwischen Wissen und Handeln. Um einen Kon-
text zu verstehen, müssen die relevanten Aspekte der Situa-
tion aus der schieren Menge aller Möglichkeiten ausgewählt 
sein. Dafür muss der Kontext jedoch bekannt sein – ein Argu-
ment, das für Lucy Suchman eine wichtige Rolle spielen wird. 
Daraus folgt der Haupteinwand: KI-Systeme können nicht 
eigenständig entscheiden, welche Faktoren einer gegebenen 
Situation wichtig sind und welche nicht. Sie können keine 
Prioritäten setzen und sind weit entfernt von intelligentem 
Verhalten, das aus phänomenologischer Sicht immer in der 
Bezugnahme auf die Situation bestehe. Was für die KI-Maschi-
nen dieser Zeit ein laut Dreyfus unüberwindbares Hindernis 
darstellt, ist für Menschen kein Problem, weil sie bereits situ-
iert sind und ihr intelligentes Verhalten nicht ohne diese Situ-
iertheit möglich wäre. In einer Situation zu sein, bedeutet für 
Menschen unweigerlich, sich selbst in Relation zur Umgebung 
zu setzen und diesen Prozess zugleich als Weltverhältnis zu 
reflektieren. Computer und Künstliche Intelligenz können 
eben dies nicht. Eine symbolverarbeitende Maschine abstra-
hiert die Fakten von der Situation, in der sie gegeben sind. Sie 
ist aber nicht in der Lage, aus der resultierenden Menge an 
Information die jeweils relevante Information zu identifizie-
ren. Dafür ist Kontextwissen nötig, das nur aus der Situation 
kommen kann.44

Dreyfus unterfüttert sein Argument mit dem Beispiel eines 
robotischen Greifarms, der beim Greifen eines Objekts nicht 
nur die Position dieses Objekts in Relation zu seiner eigenen 
Position bestimmen, sondern die eigene Positionsverände-
rung während der Bewegung einkalkulieren muss.45 Auch 

44	 Dreyfus, What Computers Can’t Do, S. 193.
45	 Ebd., S. 163.



5. Befindlichkeit und Situiertheit – Übersetzungen der Phänomenologie

219

wenn Dreyfus es nicht explizit sagt, besteht aus phänomeno-
logischer Sicht die Grundaufgabe robotischer Orientierung im 
Raum in der Herstellung variabler Umgebungsrelationen zwi-
schen dem umgebenden Objekt und dem umgebenen Roboter. 
Um diese Aufgabe zu lösen und nicht nur ein vorgegebenes 
Objekt, sondern potenziell Objekte an jeder erreichbaren Posi-
tion oder sogar sich zufällig bewegende Objekte zu greifen, 
muss der Roboterarm über die Fähigkeit verfügen, sich selbst 
zu verorten. Die Robotik der 1960er Jahre ist davon aber noch 
weit entfernt – im Gegensatz zur heutigen Robotik, die, wie ich 
im Anschluss zeigen werde, ausgehend von Dreyfus’ Kritik seit 
den 1980er Jahren die Situierheit, die Verkörperung und den 
Umgebungsbezug adaptiver Systeme in den Mittelpunkt der 
Forschung gerückt hat.

Erst in der 1980 Jahren – 1986 erscheint Mind over Machine, 
in welchem die Argumente aktualisiert werden – setzt sich mit 
den Fortschritten solcher konnektionistischer und kontextsen-
sitiver Ansätze die Anerkennung für Dreyfus’ interdisziplinä-
ren Ansatz auch in der KI-Forschung durch – mit der Konse-
quenz, dass der Begriff der situatedness auch in diesen Gebieten 
eine Rolle zu spielen beginnt. Dreyfus’ Arbeiten werden zur 
Inspirationsquelle für zahlreiche Auseinandersetzungen mit 
den Auswirkungen von Computern. So spielt das Situiert-
heitsargument etwa in Terry Winograds und Fernando Flores’ 
Understanding Computers and Cognition von 1986 eine zentrale 
Rolle und ist am Xerox Palo Alto Research Center (PARC) ver-
mittelt durch Lucy Suchman in aller Munde.46

In einer späteren Schrift zu Heidegger resümiert Dreyfus 
die Übersetzungsprobleme des Begriffs der Befindlichkeit 

46	 Vgl. Terry Winograd und Fernando Flores, Understanding Computers and Cogni­
tion: A New Foundation For Design, Boston: Addison-Wesley 2008, S. 33.



Florian Sprenger

220

und rückt schließlich sogar vom Begriff situatedness ab.47 Im 
Kontext von Sein und Zeit habe situatedness zu Verwechslun-
gen mit dem Begriff der Situation geführt, den Heidegger 
ebenfalls verwendet, aber nicht in Bezug zu Befindlichkeit 
setzt. In Ermangelung eines treffenderen Begriffs für  „being 
found in a situation where things and options already matter“48 
schlägt Dreyfus where-we-are-atness vor. Daran, dass gerade 
der Begriff der situatedness Mitte der 1980er Jahre in der Lage 
ist, auf unterschiedlichen Gebieten ähnliche Denkfiguren zu 
artikulieren und dadurch für ganz unterschiedliche Gebiete 
plausibel und evident wird, ändert dieses spätere Abrücken 
von seinem eigenen Vorschlag jedoch nichts.

Man kann allerdings fragen, was mit den so unterschied-
lichen Übersetzungen, ihren späteren Aneignungen und dem 
vielfältigen Gebrauch von situatedness in ganz anderen Kon-
texten von der eigentlichen phänomenologischen Bedeutung 
verloren gegangen ist, wie es Claudio Ciborra vorgeschlagen 
hat.49 Für Ciborra, der sich vor allem auf Heideggers Vorlesung 
Phänomenologische Interpretationen zu Aristoteles bezieht, verliert 
die Übersetzung in situatedness den Charakter des fühlenden 
Empfindens für das Gegebene und die Offenheit für die Lage. 
Aus einer genealogischen Perspektive ist eine solche Verlust-
geschichte jedoch wenig produktiv, weil jede Übersetzung das 
verändert, was sie übersetzt. Deshalb geht es an dieser Stelle 
nicht darum, den phänomenologischen Ursprung gegen mög-
liche Abweichungen hochzuhalten (nicht zuletzt angesichts 
von Dreyfus’ sehr analytischer Auslegung), sondern um die 

47	 Hubert Dreyfus, Being-in-the-World: A Commentary on Heidegger’s Being and Time, 
Cambridge: MIT Press 1995, S. 168. Einige Jahre später bevorzugt Dreyfus disposed­
ness: Hubert Dreyfus,  „Responses“, in: Mark A. Wrathall und Jeff Malpas (Hg.), 
Essays in Honor of Hubert L. Dreyfus, Cambridge: MIT Press 2000, S. 305–342, hier 
S. 314.
48	 Dreyfus, Being-in-the-World, S. 168.
49	 Ciborra,  „The Mind or the Heart?“



5. Befindlichkeit und Situiertheit – Übersetzungen der Phänomenologie

221

Produktivität, die der Begriff der Situiertheit vor dem genea-
logischen Hintergrund der Phänomenologie auf ganz unter-
schiedlichen Feldern entfaltet. Vor allem ist relevant, wie die-
ser Begriff schließlich eine politische Wirkmacht erreichen 
konnte, die von Dreyfus’ Bezug auf Heidegger weit entfernt ist.

5.3  Robotische Verortung

Ein wesentlicher Kritikpunkt von Dreyfus betrifft die 
Annahme der klassischen KI-Forschung, dass Intelligenz 
auf der symbolischen Repräsentation der Außenwelt beruht. 
Der dahinterstehende Dualismus von Geist und Natur impli-
ziere, dass Intelligenz in der Abstraktion von der Welt besteht 
und deshalb durch Symbolverarbeitung für einen Computer 
operationalisierbar sei. Dem hält Dreyfus ein phänomeno-
logisches, von Merleau-Ponty inspiriertes Argument ent
gegen:  „The meaningful objects embedded in their context of 
references among which we live are not a model of the world 
stored in our mind or brain; they are the world itself.“50 Ende der 
1980er Jahre beginnt eine Reihe von Forschungsprojekten in 
Robotik-Laboren, unter anderem von den Entwicklungen des 
Konnektionismus und neuronaler Netzwerke inspiriert, Drey-
fus’ Kritik ernstzunehmen und eine andere Herangehensweise 
zu entwerfen.51 Diese Ansätze begreifen den Roboter als 
situiert. Im an die Umgebung angepassten Handeln und der 

50	 Dreyfus, What Computers Can’t Do, S. 177 f.
51	 Der Konnektionismus genannte Ansatz verfolgt die Strategie, Kognition durch 
neuronale Netzwerke aus einfachen, biologischen Neuronen nachempfundenen 
Prozessoren nachzubilden, die miteinander verschaltet sind. Kognition entstehe, 
so die Annahme, durch das Zusammenwirken der Neuronen im Gehirn, die ein-
zeln nicht sehr leistungsfähig sind, sondern erst durch ihre Verbindung effektiv 
werden. Was die klassische KI-Forschung noch als Repräsentation der Welt an
visierte, setzt der Konnektionismus als Muster der Aktivierung verschalteter Neu-
ronen um.



Florian Sprenger

222

Interaktion liege, so die neue Vorannahme, der Schlüssel zur 
Nachbildung intelligenten Verhaltens.

Im März 1986 wird Dreyfus nach Jahren der Feindselig-
keit zu einem Vortrag am MIT AI Lab eingeladen,52 das dabei 
ist, sich mit den Arbeiten von Rodney Brooks, Philip Agre 
und David Chapman in ein Zentrum der heideggerianisch 
geprägten Auseinandersetzung mit Künstlicher Intelligenz 
zu verwandeln.53 Am MIT wird der Begriff der Situiertheit in 
die Robotik eingeführt, wo er eine fundamentale Herausforde-
rung markiert: Wie kann sich ein Roboter in einer unbekann-
ten Umgebung orientieren und mit ihr interagieren, wenn er 
weder über eine Karte seiner Umgebung verfügt noch vor
gegebene Pläne für den Umgang mit unvorhersagbaren Ereig-
nissen hat? Was sind die Voraussetzungen von intelligentem 
Verhalten und wie kann es so operationalisiert werden, dass 
ein Roboter mit Ereignissen umgehen kann, die nicht geplant 
werden können? Um sich in alltäglichen Umgebungen außer-
halb des Labors zu bewegen und zu intelligentem Verhalten in 
der Welt in der Lage zu sein, muss ein Roboter, so die Grund-
annahme der zu dieser Zeit entstehenden verhaltensorien-
tierten Ansätze, situiert und verkörpert sein. Er muss in seine 
Umgebung eingebettet und zugleich in der Lage sein, diese 
Verortung zu operationalisieren. Mit dieser auf Kontextabhän-
gigkeit setzenden Herangehensweise ist eine grundsätzliche 
Abkehr vom symbolistischen Ansatz der klassischen Robotik 
und KI-Forschung verbunden, bei dem mögliche Zustände 
der Umgebung vorab berechnet und dem Roboter als Karten, 
Pläne und Handlungsanweisungen zur Verfügung gestellt 

52	 Vgl. zu diesen Auseinandersetzungen Hubert Dreyfus, Skillful Coping: Essays 
on the Phenomenology of Everyday Perception and Action, Oxford: Oxford University 
Press 2016, S. 251.
53	 Vgl. Terry Winograd,  „Heidegger and the Design of Computer Systems“, in: 
Andrew Feenberg und Alastair Hannay (Hg.), Technology and the Politics of Know­
ledge, Boulder: NetLibrary 1999, S. 108–127, hier S. 110.



5. Befindlichkeit und Situiertheit – Übersetzungen der Phänomenologie

223

werden. Angesichts der ausbleibenden Erfolge des klassischen 
Paradigmas außerhalb des Labors und in Alltagssituationen 
stellen die neuen Ansätze Ende der 1980er Jahre Konzepte 
wie situatedness, embodiment oder embeddedness in den Mittel- 
punkt.

Der am MIT AI Lab vorangetriebene Ansatz der situier-
ten Verkörperung hat enorme Auswirkungen zunächst auf 
die Robotik, dann aber auch auf die Kognitionswissenschaft, 
die Psychologie, die Neurobiologie und die Verhaltenswis-
senschaft.54 Um das Spannungsfeld zu verstehen, das diese 
Verwendung des Begriffs in der Robotik mit dem Einsatz in 
anderen Gebieten verbindet, insbesondere dem Feminis-
mus, ist es wichtig, zumindest in groben Zügen zu skizzie-
ren, welchen technischen Prinzipien die neuen Technologien 
der Robotik gehorchen. Im Folgenden möchte ich deshalb 
zum einen rekonstruieren, wie die von Dreyfus formulierten 
Herausforderungen Ende der 1980er Jahre in die Forschung 
an nicht-repräsentationalen Robotern einfließen. Zum ande-
ren erkläre ich, wie die Robotik Situiertheit operationalisiert 
und zugleich konzeptuell neu fasst. Dabei werde ich zudem 
andeuten – ohne dies an dieser Stelle vertiefen zu können –, 
welche Herausforderungen die gegenwärtigen Entwicklun-
gen autonomer Roboter mit sich bringen, etwa in Form von 
selbstfahrenden Autos, autonomen Drohnen oder Pflege
robotern. Abschließend werde ich die feministische Kritik 
skizzieren, die im Zusammenhang dieser Forschung entsteht 

54	 Vgl. Rolf Pfeifer,  „Embodied Artificial Intelligence: 10 Years Back, 10 Years 
Forward“, in: Reinhard Wilhelm (Hg.), Informatics: 10 Years Back, 10 Years Ahead, 
Berlin: Springer 2001, S. 294–310. Jutta Weber hat darauf hingewiesen, dass die 
Forderungen der feministischen Ansätze  „genau zu dem Zeitpunkt [auftauchen], 
an dem auch Werte wie Unparteilichkeit und Neutralität in den sich formieren-
den Praktiken der Technowissenschaften selbst zunehmend obsolet werden.“ Jutta 
Weber,  „Einführung Feministische STS“, in: Susanne Bauer, Torsten Heinemann 
und Thomas Lemke (Hg.), Science and Technology Studies, Berlin: Suhrkamp 2020, 
S. 339–368, hier S. 355.



Florian Sprenger

224

und das zugrunde liegende Verständnis von Verkörperung als 
geschlechtsvergessen zurückweist.

Seit Mitte der 1980er Jahre arbeiten die beiden Dokto-
randen Philip Agre und David Chapman am MIT AI Lab 
an einer phänomenologischen, von Heidegger inspirierten 
Neukonzeption Künstlicher Intelligenz, die einige Motive 
aus Dreyfus’ Arbeiten aufnimmt und in eine anwendungs
bezogene Richtung fortführt. Im Zentrum steht dabei das 
Problem der Planung, das zur gleichen Zeit an der West-
küste die Anthropologin Lucy Suchman umtreibt, mit der 
Agre und Chapman in Austausch stehen. Für die klassische 
KI-Forschung ist Planung ein verlockender Zugang zur 
Konstruktion intelligenter Maschinen, weil die symboli-
sche Verarbeitung von Handlungsabläufen es erlaubt, von 
der konkreten Einbettung des Handelns in die Situation und 
der damit einhergehenden Komplexität zu abstrahieren. Aus 
einer praxistheoretischen und phänomenologischen Per
spektive ist Planung als Kriterium intelligenten Verhaltens 
hingegen problematisch, weil sie voraussetzt, dass Lösungen 
für Probleme unabhängig von der konkreten Situation sind. 
Als symbolische Repräsentation der Außenwelt setzt Planung 
voraus, unabhängig von der Situation im Besitz der relevan-
ten Fakten zu sein. Was in einem Kontext relevant ist, stellt 
sich aber nur in der Situation und im konkreten Aushandeln 
von Handlungsoptionen heraus und kann nicht vorab fest-
gelegt werden.55 Deswegen beschreiben Agre und Chapman 
intelligentes Verhalten, analog zu Suchman, als in konkretes 
Handeln eingebettet. Es kann nicht von der Situation gelöst 
werden:  „Routine activity is situated: it makes extensive use 

55	 Philip E. Agre und David Chapman,  „What Are Plans For?“, in: Robotics and 
Autonomous Systems 6:1–2 (1990), S. 17–34; Philip E. Agre, Computation and Human 
Experience, Cambridge: Cambridge University Press 1997. Die Arbeiten von Agre 
würden in diesem Zusammenhang eine sehr viel tiefgreifendere Analyse erfordern, 
die ich an dieser Stelle nicht leisten kann.



5. Befindlichkeit und Situiertheit – Übersetzungen der Phänomenologie

225

of the immediate surrounds and their accessibility for obser-
vation and interaction.“56 Von dieser Überlegung ausgehend 
beschreibt Agre in seiner Dissertation The Dynamic Structure 
of Everyday Life, dass Alltagshandeln und einfache Aufgaben 
auf Routinen beruhen, die keine kognitive Aufmerksamkeit 
benötigen. Stattdessen sind diese Handlungen embedded und 
situated:  „To say that an agent is ‚situated‘ is to emphasize that 
it is always in some particular situation in the physical and 
social world. lt is always provided with particular concrete 
materials and involved with particular other agents.“57

Will man diesen Prämissen folgend eine Maschine bauen, 
die zu intelligentem Verhalten in der Lage ist, muss man die 
Interaktion der Maschine mit der Welt so implementieren, 
dass Handlungsabläufe nicht vorgegeben sind, sondern sich 
der Situation anpassen. An die Stelle von Abstraktion und 
Symbolisierung treten Verkörperung und Verortung, mit-
hin Situiertheit. Die Entwicklung intelligenter Systeme muss 
gleichsam mit phänomenologischem Blick vorgehen und 
kann keine abstrakten Pläne voraussetzen. Durch ihre Zeit- 
und Rechenintensität erschwert Planung zeitkritisches Agie-
ren, das wiederum die Voraussetzung für Interaktion mit der 
Umgebung ist.

Um diese Herausforderungen zu lösen, schlägt Rodney 
Brooks als Nachfolger von Marvin Minsky und Patrick 
Winston am MIT AI Lab eine andere Herangehensweise für 
die Entwicklung intelligenter Roboter vor. Angesichts der 
Zersplitterung der KI-Forschung, die in den 1980er Jahren mit 
dem ausbleibenden Erfolg des symbolistischen Ansatzes ein-
hergeht, etabliert er den Begriff der situatedness, der bei Agre 

56	 David Chapman und Philip E. Agre,  „Abstract Reasoning as Emergent from 
Concrete Activity“, in: Michael Georgeff und Amy Lansky (Hg.), Reasoning About 
Actions & Plans, Los Altos: Morgan Kaufmann 1987, S. 411–424, hier S. 413.
57	 Philip E. Agre, The Dynamic Structure of Everyday Life, Cambridge: MIT AI Tech-
nical Reports 1988, S. 13.



Florian Sprenger

226

und Chapman noch von Heidegger her gedacht war, als neues 
Paradigma der Robotik.58 Seit Mitte der 1980er Jahre treibt 
Brooks unter diesem Stichwort eine Revision des bisherigen 
Vorgehens der Robotik voran. Mit diesem Bestreben ist er auf 
dem Feld der Robotik keineswegs allein, aber seine Arbeiten 
sind aufgrund ihrer Zuspitzung und den zahlreichen in sei-
nem Labor entwickelten Prototypen besonders einflussreich, 
wenn auch nicht unumstritten. Brooks ist jedoch in der Lage, 
seinen technischen Ansatz in philosophische Begriffe zu über-
setzen.

Der Versuch, abstrakte, d. h. unsituierte Künstliche Intel-
ligenz zu formalisieren und entsprechende Roboter zu bauen, 
versagt Brooks zufolge angesichts der Herausforderung, Robo-
tern Orientierung im Raum zu ermöglichen. Sein Ausgangs-
punkt ist die Kritik an zeitgenössischen Robotern, die mit 
enormer Rechenkraft bei der Durchquerung eines Raums 
jede ihrer Bewegungen mit einer Karte vergleichen, um so 
den richtigen Weg zu planen und dann durchzuführen. Die 
Probleme des klassischen Paradigmas tauchen vor allem bei 
zeitkritischen Aufgaben auf und äußern sich nicht zuletzt in 
Schwierigkeiten, mit uneindeutigen Sensordaten und unvor-
hersagbaren Ereignissen umzugehen. Dies wird besonders 
deutlich beim 1970 am MIT entwickelten Prototypen Shakey, 
der als erster Roboter in der Lage sein sollte, seine eigenen 
Aktionen zu reflektieren. Er kann zwar Ziele im Raum an
steuern und Muster erkennen und verfügt zudem über eine 
Software-Plattform und Hardware für computer vision, die für 
die weitere Entwicklung prägend war. Doch um sich zu orien-

58	 Stanley Rosenschein, der in Stanford bei Marvin Minsky promoviert, spricht 
bereits 1985 von einem  „situated-automata approach“. Er entwickelt eine formale 
Semantik logischer Automaten, um die Aufbereitung von Umgebungsdaten für ein 
Computersystem zu strukturieren. Vgl. Stanley J. Rosenschein,  „Formal Theories 
of Knowledge in AI and Robotics“, in: New Generation Computing 3 (1985), S. 345–357, 
hier S. 352.



5. Befindlichkeit und Situiertheit – Übersetzungen der Phänomenologie

227

tieren, benötigt Shakey weiterhin eine Karte, die bei Änderun-
gen seiner Umgebung ständig manuell ergänzt werden muss 
und deshalb nicht für Echtzeit-Veränderungen geeignet ist.

Gegen diese repräsentationalistische Herangehensweise 
wendet Brooks ein, dass eine Küchenschabe mit deutlich 
weniger Rechenkraft Aufgaben spontan und sehr viel schnel-
ler lösen könne als Shakey. Die Schabe verfügt also über eine 
Kapazität, die zeitgenössischen Robotern fehlt.59 Der von 
Brooks vorgeschlagene neue Ansatz stützt sich nicht länger 
auf ein internes Modell der Welt, sondern operiert anhand 
von Sensordaten, Filteralgorithmen, einer komplexen Proba-
bilistik und voneinander unabhängigen, aufgabenspezifischen 
Subsystemen, deren im besten Fall emergentes Zusammen-
wirken an die Stelle der linearen Verarbeitung von Symbo-
len durch eine zentrale Recheninstanz tritt. Dieser radikale 
Fokus auf die Interaktion des Roboters mit der Welt führt zu 
gänzlich anderen Anforderungen an dessen Architektur, die 
Brooks in seinen beiden 1991 erschienenen Aufsätzen  „Intel-
ligence without Representation“ und  „Intelligence without 
Reason“ erläutert. Unter dem Stichwort  „subsumption archi-
tecture“ schlägt er vor, intelligente Systeme schrittweise und 
inkrementell einzurichten, indem sie in separate Subsysteme 
zerlegt werden.60 Diese Subsysteme sollen je eigene Aufgaben 
haben, die einzeln gelöst werden, aber aufeinander aufbauen. 
Aus dem Zusammenwirken der einzelnen, eher simplen 
Subsysteme soll dann auf höherer Ebene komplexes Verhal-
ten möglich werden. Diese Architektur setzt Brooks in einer 

59	 Brooks’ Kritik ist inspiriert von Grey Walters mechanischen Schildkröten 
aus den 1950er Jahren, die entgegen der Trends dieser Zeit mit möglichst wenig 
Rechenkraft auskommen und trotzdem in der Lage sind, sich sicher im Raum zu 
orientieren. Vgl. Andrew Pickering, The Cybernetic Brain: Sketches of Another Future, 
Chicago: University of Chicago Press 2010, S. 61.
60	 Vgl. Rodney Brooks,  „Intelligence without Representation“, in: Artificial Intelli­
gence 47 (1991), S. 139–159.



Florian Sprenger

228

Reihe von Prototypen um, etwa dem Roboter Herbert, der 
Dosen erkennen und greifen kann, und zwar nicht im Labor, 
sondern in Alltagssituationen. Brooks Prototypen belegen die 
Vorteile des stufenorientierten Ansatzes gegenüber repräsen-
tationalen Modellen der Welt, die eine zentralisierte Verarbei-
tungsarchitektur und Planung voraussetzen. Zielführender sei 
es, die Adaption des Systems an die Welt zum Ausgangspunkt 
zu machen. Diese Roboter haben also, vereinfacht gesprochen, 
keine zentrale Recheninstanz und damit keinen  „representa-
tional bottleneck“ mehr, durch die alle Daten hindurchmüss-
ten, um zu einer Karte der Umgebung zusammengefügt zu 
werden.

In Brooks Labor am MIT, aber auch in zahlreichen ande-
ren Projekten werden durch diese Architektur, in der Sensor-
daten mit Filteralgorithmen verschränkt werden, sowie durch 
die resultierende Virtualisierung ihrer Umgebung große Fort-
schritte erzielt. Damit deutet sich eine technische Lösung für 
die von Dreyfus geforderte Verortung durch Verkörperung, 
Kontextabhängigkeit und Situiertheit an.61 Im Gegensatz zu 
den symbolverarbeitenden Maschinen sind die im Zuge dieser 
Entwicklung gebauten Roboter sehr wohl in der Lage, gewor-
fene Dinge zu fangen oder schnellen Objekten auszuweichen. 
In komplexen Umgebungen können sie sich operativ autonom 
verhalten.

Brooks betont jedoch, dass sein Ansatz nicht mit einem 
neuronalen Netzwerk zu vergleichen sei, auch wenn die 
Grundidee der Verteilung von Aufgaben auf unterschied
liche Instanzen ähnlich ist. 62 Mit der Situiertheit seiner Robo-
ter meint Brooks  „the here and now of the world directly in

61	 Zu Dreyfus und Brooks vgl. Hubert Dreyfus,  „Why Heideggerian AI Failed and 
How Fixing it Would Require Making it More Heideggerian“, in: Philosophical Psy­
chology 20:2 (2007), S. 247–268, hier S. 249.
62	 Vgl. Brooks,  „Intelligence without Representation“, S. 154.



5. Befindlichkeit und Situiertheit – Übersetzungen der Phänomenologie

229

fluencing the behavior of the system“.63 Direkt an den eingangs 
zitierten Satz von Dreyfus über die Unnötigkeit der Repräsen-
tation anschließend, formuliert er:  „The world is its own best 
model.“64 Brooks beschreibt einen Roboter in diesem Sinn als 
situiert, wenn er in die Welt eingebettet ist und mittels seiner 
Sensoren mit dem Hier und Jetzt der Welt interagiert.65 Er 
muss also embodied sein, um mit der Umgebung in ein Wech-
selverhältnis zu treten, sich in ihr zu orientieren und mit ihr 
zu interagieren. Durch die strukturelle Kopplung von System 
und Umwelt wird erst im Akt der Verkörperung, d. h. der Ver-
ortung, intelligentes maschinisches Handeln möglich:  „Com-
plex (and useful) behavior need not necessarily be a product 
of an extremely complex control system. Rather, complex be
havior may simply be a reflection of a complex environment.“66

Brooks nutzt den Begriff der Situiertheit, um seinen eige-
nen Ansatz gegen den Repräsentationalismus der zeitgenös

63	 Rodney Brooks,  „Intelligence without Reason (1991)“, in: Luc Steels und ders. 
(Hg.), The Artificial Life Route to Artificial Intelligence. Building Embodied, Situated 
Agents, London: Taylor and Francis 1995, S. 25–82, hier S. 29.
64	 Ebd., S. 40.
65	 Rodney A. Brooks, Flesh and Machines: How Robots Will Change Us, New York: Vin-
tage Books 2003, S. 51 f. Analog formuliert ein vielzitiertes Handbuch von 1990:  „An 
agent is said to be situated if it acquires information about its environment solely 
through its sensors in interaction with the environment. A situated agent interacts 
with the world on its own, without an intervening human. It has the potential to 
acquire its own history, if equipped with appropriate learning mechanisms.“ Pfei-
fer und Scheier, Understanding Intelligence, S. 656; vgl. zur Verwendung des Begriffs 
situatedness in der Robotik auch Tom Ziemke,  „The Construction of ‚Reality‘ in the 
Robot. Constructivist Perspectives on Situated Artificial Intelligence and Adaptive 
Robotics“, in: Foundations of Science 6:1–3 (2001), S. 163–233, sowie J. C. T. Hallam und 
C. A. Malcolm,  „Behaviour: Perception, Action and Intelligence: The View from 
Situated Robotics“, in: Philosophical Transactions of the Royal Society of London. Series 
A: Physical and Engineering Sciences 349:1689 (1994), S. 29–42.
66	 Rodney Brooks, Cambrian Intelligence: The Early History of the New AI, Cambridge: 
MIT Press 1999, S. 7. Vgl. dazu auch Herbert Kalthoff und Hannah Link,  „Zukunfts-
laboratorien. Technisches Wissen und die Maschinenwesen der Robotik“, in: Dilek 
Dizdar et al. (Hg.), Humandifferenzierung. Disziplinäre Perspektiven und empirische 
Sondierungen, Weilerswist: Velbrück 2021, S. 314–341.



Florian Sprenger

230

sischen KI-Forschung abzusetzen und ein anderes Verständnis 
Künstlicher Intelligenz zu etablieren, das von der ständigen 
Adaption eines Systems an sich wandelnde Umgebungsfakto-
ren ausgeht. Genau darin liegt für Brooks die Situiertheit eines 
solchen Systems: Es braucht keine Repräsentation der gesam-
ten Umgebung, sondern ist in der Lage, sich durch kleine 
Schritte adaptiven Verhaltens an spezifische Veränderungen 
der Umgebung anzupassen. Dies betrifft Mitte der 1980er 
Jahre vor allem die Aufgabe, sich topografisch im Raum zu 
orientieren und Objekte zu erkennen, wird im Verlauf der 
weiteren Entwicklung aber auch auf andere Aufgaben aus
geweitet.67

Zahlreiche technische Entwicklungen bis hin zur Anwen-
dung Künstlicher Intelligenz in autonomen Maschinen basie-
ren in der Folge im Prinzip auf Verfahren, die die Situiertheit 
der Maschine als Relation zu ihrer Umgebung operationalisie-
ren. Diese Entwicklung gilt als Voraussetzung für die Erfolge 
autonomer Technologien in der letzten Dekade, seitdem durch 
die ab Mitte der 2000er Jahre verfügbare Rechenleistung sta-
bile technische Umsetzungen möglich geworden sind.68 Grob 
lässt sich diese Operationalisieriung von Situiertheit wie folgt 
charakterisieren: Die gesammelten Sensordaten werden algo-
rithmisch gefiltert, um virtuelle Modelle zu erzeugen, die 
für eine Art internalisiertes Probehandeln zur Lösung spe-
zifischer, situationsabhängiger, meist kleinteiliger Aufgaben 
genutzt werden.69 Diese Modelle dienen als eine Karte, die kei-
nen Anspruch auf eine Repräsentation der Außenwelt stellt, 

67	 Zu den damit einhergehenden unterschiedlichen Konzepten von embodiment vgl. 
Ziemke,  „The Construction of ‚Reality‘ in the Robot“, S. 212.
68	 Vgl. Sebastian Thrun et al.,  „Stanley. The Robot that Won the DARPA Grand 
Challenge“, in: Journal of Field Robotics 23:9 (2006), S. 661–692.
69	 An anderer Stelle habe ich dies am Beispiel des Marsrovers Perseverance aus-
führlich dargestellt: Florian Sprenger,  „Sensor-Algorithmic Virtuality: Machinic 
World-Making on Mars“, in: Science, Technology, & Human Values 50:1 (2023), S. 1–24.



5. Befindlichkeit und Situiertheit – Übersetzungen der Phänomenologie

231

sondern nur das zeigt, was in einer relevanten Relation zum 
Roboter steht und von dessen Sensoren registriert wird – etwa 
der Abstand zu einem vorausfahrenden Fahrzeug. Um nicht 
nur solche Teilaufgaben zu lösen, sondern sich in einer kom-
plexen Umgebung zu orientieren, ist die Fusion von Sensor
daten nötig. Alle Daten, die der Roboter über seine Umgebung 
registriert, sind relativ zu seiner eigenen Position und damit 
abhängig von seiner Lokalisierung, deren Berechnung wie-
derum nötig ist, um sich auf einer zu erstellenden Karte der 
Situation zu verorten. Wenn sich der Roboter bewegt und die 
Umgebung sowohl am Ausgangspunkt als auch während der 
Bewegung misst, verfügt er abhängig von seinen Positionen 
über unterschiedliche Datensätze über die Umgebung, die 
mittels probabilistischer Filterverfahren verglichen wer-
den können. Daraus ergeben sich Wahrscheinlichkeits-
werte sowohl für die aktuelle Position des Roboters als auch 
für die Form, Position und Bewegung umgebender Objekte, 
aus denen eine stets fragmentarische Karte bzw. ein Modell 
berechnet wird. Kurz gesagt: Um sich zu lokalisieren, braucht 
der Roboter eine Karte, und um eine Karte zu erstellen, muss 
er sich lokalisieren.70 Beide Aufgaben werden mit in den 1990er 
Jahren entwickelten Verfahren des simultaneous localization and 
mapping (SLAM) gelöst, die auf die ständige Selbstsituierung 
des Roboters hinauslaufen.71

Dieses Vorgehen erlaubt es solchen Robotern, sich auch 
an unvorhersagbare Ereignisse – abgelenkte Autofahrer:in-
nen – anzupassen und mit einer komplexen Umgebung zu 

70	 Vgl. Wolfram Burgard, Martial Hebert und Maren Bennewitz,  „World Model
ing“, in: Bruno Siciliano und Oussama Khatib (Hg.), Springer Handbook of Robotics, 
Berlin: Springer 2016, S. 1134–1151, hier S. 1134.
71	 Vgl. Max Kanderske und Tristan Thielmann,  „Simultaneous Localization and 
Mapping and the Situativeness of a New Generation of Geomedia Technologies“, 
in: Communication and the Public 4:2 (2019), S. 118–132; Sprenger, Epistemologien des 
Umgebens, S. 485–493.



Florian Sprenger

232

interagieren. In diesem Sinn kann man sagen, dass heutige 
Roboter situierte Umgebungsmaschinen sind, die ihre eigene 
verkörperte Position durch Relationen zu den Objekten ihrer 
Umgebung herstellen. Sie sind – bis zu einem gewissen Grad – 
in der Lage, sich zu situieren, wenn auch auf eine ganz andere 
Weise als ein Organismus. Die Analogie von Nervensystem 
und Computer, die die KI-Debatte bis in die 1980er Jahre 
hinein dominiert, hilft beim Verständnis dieser Prozesse 
jedenfalls nicht mehr weiter.

Ausgehend von dieser Idee entstehen in der Kognitions-
wissenschaft Ansätze, die diese embeddedness und situatedness 
erkenntnistheoretisch fundieren.72 Seit den frühen Jahren der 
KI-Forschung stehen Kognitionswissenschaft und Robotik 
Rücken an Rücken und blicken, von den gleichen Fragen aus-
gehend, in unterschiedliche Richtungen. Die unter dem Titel 
embodied mind firmierenden kognitionswissenschaftlichen 
Ansätze nehmen um 1990 nicht nur Dreyfus’ Ansatz direkt 
auf, sondern beziehen sich explizit auf die Entwicklungen der 
Robotik dieser Zeit. Der Philosoph Andy Clark entwickelt auf 
dieser Grundlage – später gemeinsam mit David Chalmers – 
eine Theorie der Verkörperung von Bewusstsein.73 Zur glei-
chen Zeit spricht William Clancey von  „situated cognition“.74 
Beide betonen, dass Organismen nicht passiv sind, sondern 

72	 Barbara Becker und Jutta Weber haben allerdings vor dem Irrtum gewarnt, 
diese Entwicklung auf eine intensive Auseinandersetzung mit philosophischen 
Ansätzen zurückzuführen. Vielmehr handelt es sich um eine Reaktion auf das 
Scheitern der klassischen Ansätze. Barbara Becker und Jutta Weber,  „Verkörperte 
Kognition und die Unbestimmtheit der Welt. Mensch-Maschine-Beziehungen in 
der Neueren KI“, in: Gerhard Gamm und Andreas Hetzel (Hg.), Unbestimmtheits­
signaturen der Technik. Eine neue Deutung der technisierten Welt, Bielefeld: Transcript 
2005, S. 219–232, hier S. 219.
73	 Vgl. Andy Clark, Being There: Putting Brain, Body, and World Together Again, Cam-
bridge: MIT Press 2001; Andy Clark und David J. Chalmers,  „The Extended Mind“, 
in: Analysis 58:1 (1998), S. 7–19.
74	 Clancey, Situated Cognition.



5. Befindlichkeit und Situiertheit – Übersetzungen der Phänomenologie

233

die aktive Herstellung eines dynamischen Wechselverhält-
nisses zur Umgebung für kognitive Prozesse maßgeblich sei. 
An konnektionistische Ansätze, aber auch an die interaktio-
nistischen Arbeiten von Agre und Chapman anschließend, 
betonen Clark und Clancey, dass menschliches Bewusstsein 
ebenso wie Künstliche Intelligenz nicht auf symbolischen 
Repräsentationen und vorgegebenen Plänen basiere, sondern 
aus dem Zusammenspiel von Körper, Bewusstsein und Um
gebung entstehe. Clark zeichnet in diesem Kontext drei Sta-
dien der Kognitionswissenschaft nach, deren Entwicklung mit 
der zunehmenden Bedeutung von Situiertheit übereinstimmt: 
von unsituierten, symbolistischen Ansätzen über konnektio-
nistische Ansätze bis hin zu den von Clark und Clancey voran-
getriebenen Ansätzen, die Bewusstsein als embodied, embedded, 
enactive und extended verstehen.75

Dreyfus dient nicht nur als (heute ebenso wie die phä-
nomenologischen Wurzeln dieser Ansätze oft ignorierter) 
Stichwortgeber für diese analytische Perspektive auf situated 
cognition. Er setzt sich auch selbst mit den neuen Ansätzen aus-
einander, die immerhin eine Lösung für die von ihm artiku-
lierten Herausforderungen versprechen. Allerdings zeigt er 
sich nicht gänzlich überzeugt und kritisiert an Brooks’ Ansatz, 
dass die gebauten Roboter zwar adaptiv sind, letztlich aber 
nur auf vorgegebene Aspekte der Umgebung reagieren – also 
nur Dosen greifen können, aber nicht alles, was ihnen gereicht 
wird. Sie lernen nicht, mit neuen, unerwarteten Ereignissen 

75	 Der Philosoph Shaun Gallagher hat von diesem Ansatz ausgehend eine Philo-
sophiegeschichte der situated cognition skizziert, die bis in die griechische Antike 
zurückreicht, deren wichtigste Protagonisten aber Dewey, Heidegger, Merleau-
Ponty und Wittgenstein sind. Vgl. Shaun Gallagher,  „Philosophical Antecedents 
of Situated Cognition“, in: Philip Robbins und Murat Aydede (Hg.), The Cambridge 
Handbook of Situated Cognition, Cambridge: Cambridge University Press 2009, 
S. 35–52. Aktuelle Arbeiten zu 4e (embodied, embedded, enacted und extended) haben 
den Bezug auf diese Geschichte jedoch weitestgehend aufgegeben.



Florian Sprenger

234

umzugehen. Ihnen fehle, phänomenologisch ausgedrückt, 
der  „intentional arc“,76 der zu einer dauerhaften Verschrän-
kung mit ihrer Umgebung und damit tatsächlich intelligen-
tem Verhalten nötig sei.

Auch aus dem Feld der KI-Forschung kommt Kritik am 
Ansatz der Situiertheit. Besonders vielsagend, weil bereits 
Positionen der späteren Science Wars durchspielend, ist ein 
Aufsatz mit dem Titel  „On Babies and Bathwater: A Cautio-
nary Tale“ von Patrick Hayes, Kenneth Ford und Neil Agnew. 
Die Notwendigkeit der Adaption eines Systems an seine Um
gebung erkennen die Autoren zwar an, lehnen es aber ab, des-
wegen das  „entire framework of empirical science“ zugruns-
ten eines  „radical social constructivism“ zu verleugnen.77 
Die  „situationalists“ würden das Kind mit dem Bade ausschüt-
ten – und sich damit in die den Autoren suspekte, weil (natur-)
wissenschaftsfeindliche Gesellschaft von Konstruktivist:innen 
begeben (oder von dem, was die Autoren darunter verstehen). 
Diese Forschung zu situierten Robotern  „enthusiastically 
endorses this radical social constructivism because it can be 
seen as locating knowledge in the community rather than in 
the head and so can be taken to support a position that denies 
a central role to internal representations.“78 An der Interven-
tion dieses Textes wird deutlich, was mit diesen Ansätzen auf 
dem Spiel steht: Es geht auch in der Robotik um die Frage, ob 
die Welt gegeben und zugänglich oder ein technisches bzw. 
gesellschaftliches Konstrukt ist.  „It is not just Science Baby 
that is under attack here, but the whole notion of an objective 
reality.“79

76	 Dreyfus, Skillful Coping, S. 107.
77	 Patrick J. Hayes, Kenneth M. Ford und Neil Agnew,  „On Babies and Bathwater: 
A Cautionary Tale“, in: AI Magazine 15:4 (1994), S. 15–26, hier S. 17.
78	 Ebd., S. 21.
79	 Ebd.



5. Befindlichkeit und Situiertheit – Übersetzungen der Phänomenologie

235

Auf der anderen Seite beschäftigten sich auch feminis
tische Autorinnen wie Alison Adam oder Sarah Kember mit 
der neuen Robotik.80 Mit Bezug auf die standpoint epistemologies, 
insbesondere auf Lorraine Code, nimmt Adam Dreyfus’ Kritik 
auf und wendet sie feministisch. Sie zeigt, dass die Ignoranz 
der klassischen KI-Forschung gegenüber Fragen der Verkör-
perung von einem maskulinen Blick auf Roboter geprägt sei. 
Die neueren Tendenzen, Situiertheit und Verkörperung in den 
Mittelpunkt zu stellen, begrüßt Adam daher zwar, betont aber, 
dass in diesem Zusammenhang die Frage der Geschlechtlich-
keit weitestgehend ignoriert werde. Sie fordert, die geschlecht-
liche Dimension von Verkörperung und Situiertheit zu inte-
grieren, indem erlernte Fähigkeiten der Interaktion mit der 
Welt und tacit knowledge beachtet werden – Fähigkeiten, die 
zumeist als weiblich konnotiert gelten. Adams Plädoyer an 
die KI-Forschung, Verkörperung als ein epistemologisches 
und damit politisches Konzept zu verstehen, verhallt jedoch 
weitestgehend.81

Mit Adam kann man festhalten, dass das in der Robotik 
vorherrschende Verständnis von Situiertheit rein technisch 
und aufgabenspezifisch gedacht ist. Es geht bei Brooks – im 
Gegensatz zu Agre und Chapman oder Lucy Suchman – nicht 
um Fragen der Interaktion mit Menschen oder gar um Sozia-
lität. Situiertheit erscheint in der Robotik vielmehr als ein 
technisch klar definierbares Problem, das wenig mit den poli-
tischen Herausforderungen zu tun hat, die zur gleichen Zeit 
in anderen Zusammenhängen diskutiert werden. Die Inter-
vention von Hayes, Ford und Agnew sowie Adams Arbeiten 

80	 Vgl. Alison Adam,  „Embodying Knowledge: A Feminist Critique of Artificial 
Intelligence“, in: The European Journal of Women’s Studies 2:3 (1995), S. 355–377; vgl. 
auch Sarah Kember, Cyberfeminism and Artificial Life, London: Routledge 2003.
81	 Alison Adam, Artificial Knowing: Gender and the Thinking Machine, London: Rout-
ledge 1998, S. 136. Adam wirft Dreyfus eine konservative Haltung vor, weil der Maß-
stab seiner Kritik allein Erfolg und Misserfolg von KI sei.



Florian Sprenger

236

weisen darauf hin, dass es einen solchen Zusammenhang sehr 
wohl gibt, denn beide Kritiken gehen von der Frage aus, inwie-
fern der Ort und der Körper eines Menschen bzw. eines Robo-
ters dessen Verhältnis zur Welt prägt. In diesem Sinne könnte 
die Robotik, so Adams Hoffnung, von einer stärkeren Beach-
tung feministischer Fragen profitieren, während Hayes, Ford 
und Agnew vor einer sozialkonstruktivistischen Usurpation 
der Robotik warnen.

5.4  Suchman und situiertes Handeln

Während die Robotik versucht, Maschinen autonomes Han-
deln zu ermöglichen, indem sie ihre Einbettung in die ge
gebene Situation operationalisiert, interessiert sich die Ethno-
methodologin Lucy Suchman dafür, wie Handlungsmacht 
im Zusammenspiel menschlicher und nicht-menschlicher 
Akteure in und durch Situationen konfiguriert wird. Ihr Kon-
zept der situated action entsteht in enger Bindung an Agres und 
Chapmans Versuch, den Erklärungsansatz der Planung durch 
Situiertheit zu ersetzen und ist ebenfalls von den phänomeno-
logischen Grundlagen der KI-Kritik von Dreyfus beeinflusst. 
Dieser wiederum sitzt in Suchmans Dissertationskommittee 
und stellt den Kontakt zu Harold Garfinkel her, aus dessen 
ethnomethodologischem Ansatz Suchman entscheidende 
Impulse bezieht.82 Auch auf diesem Feld bestehen also perso-
nelle Verbindungen, die zur Verbreitung des Begriffs beitragen.

Suchmans 1987 erschienene, bereits 1984 fertiggestellte 
Dissertation mit dem einschlägigen Titel Plans and Situated 
Actions entsteht in einem ungewöhnlichen Kontext. Als In-

82	 Vgl. Lucy Suchman, Dominik Gerst und Hannes Krämer,  „‚If You Want to 
Understand the Big Issues, You Need to Understand the Everyday Practices That 
Constitute Them‘“, in: Forum Qualitative Social Research 20:2 (2019), S. 1–18, hier S. 4.



5. Befindlichkeit und Situiertheit – Übersetzungen der Phänomenologie

237

House-Ethnografin im Palo Alto Research Center (PARC), 
der Research & Development-Abteilung des Büromaschinen
herstellers Xerox, entwickelt Suchman neue Verfahren der 
Human-Computer-Interaction, die zugleich Gegenstand 
ihrer Forschung sind. Seit 1979 ist sie bei PARC an einem Pro-
jekt beteiligt, das sich mit der Entwicklung neuer Interfaces 
und Interaktionsformen für sogenannte Expert Help Sys-
tems beschäftigt. Ausgehend von dieser Arbeit leitet sie über 
viele Jahre die Arbeitsgruppe Work Practice and Technology. 
Typisch für PARC und sicherlich auch ein Grund für den 
anhaltenden Erfolg der dortigen Erfindungen – vom Laser-
drucker über das Ethernet bis zur Computermaus – ist der 
Einbezug des Alltags der Mitarbeiter:innen, welche die Geräte 
beständig verwenden und einer besonderen Beanspruchung 
unterziehen.83 Deshalb verwundert es nicht, dass bei PARC 
bis in die Gegenwart Anthropolog:innen beschäftigt sind 
und der ethnomethodologische Ansatz eine besondere Aus-
prägung findet: Die Büros von PARC sind selbst ein Testlabor 
für die Entwicklung neuer Bürotechnologien, was wiederum 
spezifische Formen der Beobachtung der eigenen Praxis mit 
sich bringt.

Suchmans nur wenige Kilometer entfernt in Berkeley ein-
gereichte Dissertation widmet sich entsprechend den sozialen 
und materiellen Umständen der Ko-Operation von Menschen 
und Computern. Sie adressiert ein grundsätzliches Problem 
der Entwicklung neuer digitaler Technologien: Bei steigender 
Komplexität der Geräte wird deren Bedienung anspruchs-
voller, weil die Schnittstellen zu den User:innen eine immer 
größere Auswahl von Bedienungsoptionen ermöglichen müs-
sen. Der zunächst verfolgte Ansatz bei PARC bestand darin, 
die Interfaces von digitalen Büromaschinen so zu gestalten, 

83	 Vgl. Michael A. Hiltzik, Dealers of Lightning: Xerox PARC and the Dawn of the Com­
puter Age, New York: Harper 1999.



Florian Sprenger

238

dass sie eine möglichst einfache und reibungslose Mensch-
Maschine-Interaktion erlauben. Anstatt User:innen mit einer 
Vielzahl von Optionen zu überfordern, sollte die Maschine 
Lösungswege vorstrukturieren. Dazu war es nötig, die Ziele 
der User:innen zu kennen und ihnen vorgegebene Pläne 
bereitzustellen. Ablaufpläne etwa für die Bedienungsoptionen 
eines Kopierers beruhten zu dieser Zeit auf der Sequenzierung 
von Verhaltensschritten, deren Ergebnis dann als skriptartige 
Anweisung für Operationsschritte diente. Bei diesem Vor
gehen wird, so Suchman, die Interaktion von User:innen mit 
dem Gerät als unsituiert begriffen – das Interface determiniert 
einen vorgeplanten Weg, der dann unabhängig von der spe
zifischen Situation durchgeführt werden muss. Deshalb blei-
ben solche Interfacedesigns und ihre Bedienungsführung 
letztlich ineffizient, denn sie können nicht auf die Komplexität 
von Gebrauchssituationen reagieren, in denen Handeln spon-
tan entsteht.

Das grundsätzliche Problem, das Suchman an diesem 
Ansatz identifiziert, liegt in der Annahme zu wissen, was die 
Intentionen der User:innen sind und zugleich vorherzusehen, 
wie ihre Pläne in der Praxis umgesetzt werden. Dies setzt 
Kompetenzen und Absichten voraus, die jedoch alles andere 
als einfach gegeben sind. Die interaktionistischen und ethno-
methodologischen Ansätze, denen Suchman folgt, verabschie-
den sich von dieser Annahme der Zugänglichkeit von Akteurs
intentionen und damit einhergehenden Plänen. Suchman 
lehnt Planung als Erklärung von Handlungen nicht grund-
sätzlich ab, weist aber auf die Limitationen dieses Konzepts 
hin:  „Plans as such neither determine the course of situated 
actions nor adequately reconstruct it.“84 Stattdessen entwickelt 
sie einen methodischen Zugang zu Mensch-Maschine-Inter-
aktionen, der Handeln als situiert begreift und nicht auf un

84	 Suchman, Plans and Situated Actions, S. 3.



5. Befindlichkeit und Situiertheit – Übersetzungen der Phänomenologie

239

zugängliche innere Zustände zurückgreifen muss. Sie nimmt 
Praktiken als soziale Wirklichkeit des Zusammenlebens in 
den Blick und begreift sie in diesem Sinn als situiert. Jede 
Handlung erscheint nunmehr als eine spezifische Konstella-
tion der Problemlösung, die nicht durch einen vorab reflektier-
ten Plan erklärt werden kann, sondern in der Situation selbst 
entsteht:  „Rather than build a theory of action out of a theory 
of plans, the aim is to investigate how people produce and find 
evidence for plans in the course of situated action.“85 So wird 
die Situation, in der sich Handeln entfaltet, zur Analyseeinheit 
der Anthropologie.

Mit zahlreichen Verweisen auf Dreyfus, Agre und Chap-
man kritisiert Suchman das repräsentationale Verständ-
nis von Planung, das auch der zeitgenössischen Konzeption 
Künstlicher Intelligenz zugrunde liegt. Sie zeigt, wie durch 
die Annahme intentionaler Planung die Möglichkeiten inter-
aktiver Interfaces beschnitten werden. Das volle Potenzial der 
neuen Technologien könne erst dann ausgeschöpft werden, 
wenn sie als situiert begriffen würden. Auf dieser Grundlage 
entwickelt Suchman Dreyfus’ Argument, dass Kontext kein 
Container ist, der der Situation vorausgehen würde (und des-
halb programmierbar wäre), einen Schritt weiter und zeigt, 
was diese Annahme für die teilnehmende Beobachtung von 
sozialen Prozessen, aber auch für die Gestaltung neuer For-
men der Mensch-Maschine-Interaktion bedeutet.

Mit diesem Ansatz verdeutlicht Suchman, dass die Kom-
munikation zwischen User:in und Maschine einer bestän-
digen Improvisation ähnelt, bei der situativ neue Lösungen 
gefunden und ausprobiert werden. Wissen oder Handlungs-
abläufe seien nicht stabil, sondern würden in kontingenten 
Handlungen und Interaktionen produziert. Menschen geben, 
so demonstriert Suchman im Detail, ihrem Handeln erst 

85	 Ebd., S. 70.



Florian Sprenger

240

rückblickend Sinn, weil es aus der Situation heraus entsteht. 
Situated action beschreibt sie entsprechend als  „actions taken 
in particular, concrete circumstances“. Diese Umstände sind 
nicht gegeben, sondern verändern sich stetig, weshalb sich 
auch unsere eingeübten Handlungsabläufe verändern. Des-
halb sind für Suchman nicht Pläne der Ausgangspunkt für das 
Handeln, sondern  „local interactions with our environment, 
more or less informed by reference to abstract representations 
of situations and of actions“.86 Was Menschen tun, wenn sie 
ihre Handlungen vorab planen, erscheint damit nicht als vor-
gängige Festlegung eines Lösungsschemas (das auch durch 
Algorithmen oder die Optionsauswahl auf einem Interface 
geleistet werden könnte), sondern als situatives Aushandeln 
von Lösungen für Probleme, die erst im Handeln entstehen 
und deshalb kontextsensitiv sind:  „To say that an agent is 
situated is to emphasize that its actions make little sense out-
side of the particular situation in which it finds itself in the 
physical and social world; it is always provided with particular 
materials and involved with particular other agents.“87

Die Situiertheit des Handelns besteht für Suchman ent-
sprechend darin, dass es auf der ständigen Aneignung der 
Möglichkeiten oder – um einen weiteren Begriff ins Spiel zu 
bringen – Affordanzen beruht, welche der jeweiligen Situa
tion innewohnen.  „The coherence of situated action is tied in 
essential ways not to individual predispositions or conventional 
rules but to local interactions contingent on the actor’s parti-
cular circumstances.“88 Wenn sich Menschen ihre Handlungen 
durch postulierte Intentionen erklären, sind dies für Suchman 
retrospektive Versuche der Sinngebung, aber keine Berichte 
über das, was sie warum wie getan haben. Stattdessen geht es 

86	 Ebd., S. 185.
87	 Agre, Computation and Human Experience, S. 4.
88	 Suchman, Plans and Situated Actions, S. 52.



5. Befindlichkeit und Situiertheit – Übersetzungen der Phänomenologie

241

Suchman, wie sie in einem späteren Text zusammenfasst, um 
die  „Besonderheiten mannigfaltig positionierter wissender Sub-
jekte […], die […] in reiterative und transformative Aktivitäten 
des kollektiven World-Makings eingebunden sind“.89

Mit diesen Überlegungen konturiert Suchman einen über-
aus wirkmächtigen Ansatz, der seitdem in Form unterschied-
licher Praxistheorien bis hin zur Grounded Theory und zur 
Situational Analysis weiterentwickelt worden ist.90 Sie stützt 
sich zugleich auf eine Reihe von Vorläufern, die bereits auf 
den Begriff der Situation zurückgreifen: den ethnomethodo-
logischen Ansatz Harold Garfinkels, den Pragmatismus John 
Deweys sowie den Symbolischen Interaktionismus Charles 
Wright Mills’ und Herbert Blumers. Auch die Phänomenologie 
spielt für Suchman eine wenn auch selten explizierte Rolle. In 
all diesen Ansätzen dient die Situation als Beobachtungsrah-
men für die Praxis, die sich in ihr entfaltet. Sie nehmen auf 
unterschiedliche Weise in den Blick, wie Menschen über ihre 
Handlungen sprechen und sie so retrospektiv neu strukturie-
ren. Theoretisch fundiert wird die praxeologische Reflexivität 
von situatedness allerdings erst von Suchman. In ihrer Arbeit 
konvergieren mithin die kontinentale, über Dreyfus vermit-
telte Auseinandersetzung mit Situiertheit und die nordame-
rikanische, aus dem Pragmatismus stammende Diskussion 
um Handlungsmacht in sozialen Situationen. Der Begriff der 
Situiertheit bzw. des situierten Handelns wird dabei zu einem 
Schlüssel für eine Reihe methodischer Herausforderungen, 
die vom Problem der Zugänglichkeit intentionaler Zustände 
bis hin zur Frage von Determinismus und Autonomie zwi-
schen Umgebung und Umgebenem reichen.

89	 Lucy Suchman,  „Gender, Technik und Politik 4.0“, in: Gender 11:3 (2019), S. 56–83, 
hier S. 64.
90	 Diese Geschichte ist von den Akteur:innen dieses Feldes, insbesondere von Lucy 
Suchman selbst und Adele E. Clarke, bereits ausführlich geschildert worden. Vgl. 
Clarke, Situational Analysis.



Florian Sprenger

242

Von dem theoriegeschichtlichen Kreuzungspunkt aus, an 
dem Suchman diese unterschiedlichen Ansätze miteinander 
verbindet und aus ihnen den Begriff der situated action formt, 
ließe sich also auch eine andere Entwicklungslinie nachzeich-
nen. Sie würde von der handlungsorientierten Interpretation 
des Situationsbegriffs in der nordamerikanischen Sozial-
wissenschaft ausgehen. Ich möchte diese Verbindungslinien 
zumindest kurz skizzieren, um im Anschluss anzudeuten, wie 
sich Suchmans Überlegungen zu den feministischen Erkennt-
nistheorien verhalten, um die es im nächsten Kapitel gehen 
wird. Damit möchte ich jenen historischen Zusammenhang 
rekonstruieren, in dem die phänomenologische Tradition 
des Nachdenkens über die Einbettung des Individuums in 
die ihm gegebene Situation mit der anthropologischen Tradi-
tion zusammentrifft, in der Handlungen als situiert begriffen 
werden – und all das schließlich in den Feminismus Eingang 
findet.

Suchman stellt sich einem Kernproblem nicht nur der Eth-
nomethodologie, sondern auch des Symbolischen Interaktio-
nismus und der Grounded Theory: der Unzugänglichkeit von 
Handlungsintentionen und Plänen sowie der  „irreducibility of 
lived practice, embodied and enacted“.91 Wie lässt sich Han-
deln beobachten, wenn man zur Erklärung keine Intentionen 
oder Pläne heranziehen kann, sondern allein von dem ausgeht, 
was in einer Situation gegeben ist? Und was bedeutet das für 
die Position des Beobachters, der nicht unabhängig von dem 
ist, was er beobachtet? Situiertes Handeln könne, so Suchman, 
weder auf  „uninterpreted bodily movements“92 noch auf Epi-
phänomene des Bewusstseins reduziert werden. An die Stelle 
des Erklärens als theoretischer Grundoperation tritt damit 
das Beschreiben, das stets die Position des Beobachters reflek

91	 Suchman, Plans and Situated Actions, S. XII.
92	 Ebd., S. 70.



5. Befindlichkeit und Situiertheit – Übersetzungen der Phänomenologie

243

tieren sollte, der unweigerlich situiert ist und dem Beobachte-
ten nicht unbeteiligt gegenübersteht.

Suchmans Verdienst besteht in dieser Hinsicht darin, die 
Konsequenzen der Situiertheit jeder ethnografischen Be
obachtung durchdekliniert und dabei die Komplexität der 
teilnehmenden Beobachtung auf den Punkt gebracht zu 
haben. Der in den 1960er Jahren entstandene ethnometho-
dologische Ansatz Garfinkels, dem Suchman folgt, wendet 
sich sowohl gegen behavioristische als auch gegen mentalis-
tische Positionen und rückt stattdessen das sich in einer Situa
tion entfaltende Handeln in den Mittelpunkt. Dies erfordert 
die beständige methodologische Reflexion des Zugangs zur 
beobachtbaren Praxis. Die Ethnomethodologie untersucht 
in diesem Sinn die Methoden, mit denen Menschen ihr Han-
deln abwägen, Entscheidungen treffen oder Kommunikation 
verstehen.93 Genau dies führt Suchman mit der reflexiven 
Wendung des Begriffs der situatedness fort und erweitert die 
Ethnomethodologie Garfinkels auf alltägliche Interaktionen 
nicht nur zwischen Menschen, sondern zwischen Menschen 
und Computern.

Suchman weist verschiedentlich darauf hin, dass der Ter-
minus situated action in der Sozialwissenschaft bereits seit Län-
gerem sporadisch verwendet werde. So betitelt der Soziologe 
Charles Wright Mills seinen 1940 erschienenen Entwurf eines 
analytischen Rahmens zur Erforschung des Verhältnisses von 
Motivationen und sprachlichen Äußerungen  „Situated Action 
and Vocabularies of Motive“. Auch Mills stellt sich die Frage, 
wie man Intentionen soziologisch beobachten kann, wenn 
man Sprache nicht als Repräsentation der inneren Zustände 

93	 Dieser Gedanke wird von Garfinkels Doktoranden Peter McHugh in der Studie 
Defining the Situation: The Organization of Meaning in Social Interaction von 1968 fort-
geführt. Von situated ist dabei aber noch nicht die Rede. Vgl. Peter McHugh, De­
fining the Situation: The Organization of Meaning in Social Interaction, Indianapolis: 
Bobbs-Merrill 1968.



Florian Sprenger

244

des Individuums betrachtet, sondern als  „socially situated 
action“.94 Damit liefert er einen wichtigen Baustein für den 
Symbolischen Interaktionismus, der soziales Handeln und 
den Akteursstatus von Individuen aus den Situationen ableitet, 
die sich dem Beobachter darbieten. Dieser Gedanke spielt seit 
der Mitte der 1950er Jahre für Herbert Blumer, bei dem Such-
man später studiert, eine zentrale Rolle. Blumer argumentiert, 
dass die Soziologie Handeln bisher immer als Ausdruck exter-
ner (beispielsweise ökonomischer oder sozial normierter) Fak-
toren begriffen, aber nie als eigenständiges Phänomen in den 
Blick genommen habe. Was in einer Situation geschehe, sei ihr 
daher bislang verborgen geblieben.95 Intentionen erscheinen 
in dieser Perspektive als Erwartungen möglicher Konsequen-
zen des eigenen Handelns.

Schon Mills bezieht sich auf John Dewey, dessen pragma
tische Perspektive ebenfalls von der Vorannahme der Zugäng-
lichkeit innerer Zustände Abstand nimmt. Deweys Pragmatis-
mus entwirft in den 1930er Jahren mit dem Situationsbegriff 
ein wichtiges Werkzeug für die nordamerikanische Sozial
wissenschaft. Mit der Ablehnung psychologisierender Er
klärungen weist sein Ansatz durchaus eine gewisse Nähe zur 
Phänomenologie auf, auch wenn er deren Fokus auf das Sub-
jekt nicht teilt. Dewey entwickelt keine geschlossene Theorie 
der Situation, sondern greift diesen Begriff in seinen Schrif-
ten immer wieder auf. Situationen sind für ihn Container, die 
für die Akteur:innen wichtige Ereignisse oder Handlungen 
zusammenhalten und als Einheiten analysierbar machen.96 

94	 C. Wright Mills,  „Situated Actions and Vocabularies of Motive“, in: American 
Sociological Review 5:6 (1940), S. 904–913, hier S. 905.
95	 Vgl. Herbert Blumer,  „What is Wrong with Social Theory?“, in: American Socio­
logical Review 19:1 (1954), S. 3–10.
96	 In seinen Studies on Logical Theory etwa taucht der Begriff auf nahezu jeder Seite 
auf: John Dewey, Studies in Logical Theory, Chicago: University of Chicago Press 
1903.



5. Befindlichkeit und Situiertheit – Übersetzungen der Phänomenologie

245

Eine Situation ist der Rahmen, innerhalb dessen etwas zu 
einem Problem für jemanden wird. Die Situation enthält aber 
zugleich die Mittel zur Lösung dieses Problems:  „The sense 
of confusion engendered by a situation, rendering it pro
blematic, sparks action that seeks to alter that status quo.“97 
Mit der Lösung wird die Situation jedoch nicht geklärt, son-
dern sie erzeugt neue Probleme. Die Situation wird somit zum 
Beobachtungsinstrument, mit dem sich das problemlösende 
Handeln beobachten, aber auch immer wieder aufs Neue kon-
figurieren lässt.

Suchman formuliert diesen bei Garfinkel, Mills, Blumer 
und Dewey angelegten Gedanken aus und fasst ihn in einen 
neuen Begriff: Situiertheit ist ihre neue Lösung für das metho-
dologische Problem der Unzugänglichkeit von Akteursinten-
tionen. So rückt sie das Handeln selbst in den Mittelpunkt 
der Beobachtung, fasst es aber nicht als Ausführung vorab 
gegebener Pläne oder Intentionalitäten von Akteur:innen. 
Erklärbar wird Handeln methodisch erst in der Beobachtung 
seiner Einbettung in den Kontext der Situation. Aus diesen 
methodologischen Überlegungen wiederum folgt ein sozial-
wissenschaftliches Forschungsprogramm, in dessen Mittel-
punkt die Situiertheit allen Handelns steht.

Im Gespräch hat Suchman betont, dass situatedness im 
Unterschied zu situation ein  „emergent enactment“ sichtbar 
macht. Die unvorhersagbare Entfaltung von Praxis in einer 
Situation sei mit der Annahme, dass die Situation einfach da 
sei, nicht zu vereinbaren:  „We are generating the situations 
of our actions in and through our actions and it is this emer-
gent enactment that was relevant for me in my engagements 
with artificial intelligence and cognitive science.“98 Sie folgt 

97	 Molly Cochran,  „Introduction“, in: dies. (Hg.), The Cambridge Companion to 
Dewey, Cambridge: Cambridge University Press 2010, S. 1–11, hier S. 6.
98	 Gespräch mit Lucy Suchman, Zoom, 30.10.2023.



Florian Sprenger

246

damit dem phänomenologischen Argument Dreyfus’, das 
auch Brooks’, Agres und Chapmans Weiterentwicklung von 
Robotern zugrunde liegt, erweitert es aber um die Position 
des Beobachters, der der Situation, die er beobachtet, nicht 
unbeteiligt gegenübersteht. Entsprechend kritisiert sie den 
situationsorientierten Ansatz der Robotik, weil er Situiert-
heit gänzlich von Sozialität sowie Kontext löse und eben die-
ses  „emergent enactment“ des Handelns nur als technischen 
Prozess begreife. Man müsse vielmehr, wie Suchman vor 
allem in ihren jüngeren Arbeiten zu autonomen Maschinen 
zeigt, das Zusammenwirken des Roboters mit seiner Um
gebung als Prozess der Verkörperung und der Verteilung von 
Handlungsmacht begreifen.99 Die Entwicklung und Erfor-
schung intelligenter Systeme solle sich darauf konzentrieren, 
was Menschen mit Maschinen tun (und umgekehrt), aber 
nicht darauf, was Maschinen leisten können oder was Men-
schen denken.

Diese Kritik deutet an, dass Suchman Situierheit als ein 
politisches Konzept versteht, auch wenn sie diese Dimen-
sion selten ausformuliert. Die eigene Situiertheit in den For-
schungsprozess einzubeziehen, ist für Suchman die Vor-
aussetzung von Reflexivität, von Verkörperung und von 
Einbettung:  „Situatedness is a way of insisting on embodiment, 
on emplacement, on temporality, on materiality, and this 
is part of what conjoined the ethnomethodological and the 
feminist interest – that commitment to not allow the erasure 
of embodiment, emplacement and location.“100 Suchman spielt 
diese Reflexivität des Begriffs erstmals bis zu Ende durch und 
begreift sich selbst als situiert. Mit ihrem Konzept der situated 
knowledges nimmt Donna Haraway diesen Gedanken auf und 

99	 Suchman, Plans and Situated Actions, S. 15. Zu Suchman und Brooks vgl. Such-
man,  „Gender, Technik und Politik 4.0“, S. 66.
100	Gespräch mit Lucy Suchman, Zoom, 30.10.2023.



5. Befindlichkeit und Situiertheit – Übersetzungen der Phänomenologie

247

zeigt über das Insistieren auf Verkörperung und Verortung 
hinaus, woher das an die Annahme wissenschaftlicher Neu-
tralität gebundene Bedürfnis nach der Negation von Situiert-
heit kommt.

Dass der Begriff der Situiertheit aus der Phänomenologie 
in die KI-Forschung, die Robotik, die Kognitionswissenschaft 
und die Ethnomethodologie wandert, hängt einerseits mit 
den rekonstruierten personellen Kontinuitäten zusammen: 
Dreyfus übersetzt Heidegger, inspiriert Agre, Chapman sowie 
Brooks und steht in engem Kontakt mit Suchman. Mit dieser 
Geschichte des Begriffs ist eine spezifische Konstellation um
rissen, in der besonders deutlich wird, was der Begriff ande-
rerseits über die personellen Kontinuitäten hinaus zu dieser 
Zeit sag- und sichtbar macht: Ausgehend von der phänomeno
logischen Verwendung dient Situiertheit in diesen Kontexten 
zur Markierung der Abhängigkeit des Situierten von den so
zialen, technischen und körperlichen Bedingungen, die es prä-
gen. Ob situiertes Handeln, situierte Kognition, situiertes Ler-
nen oder situiertes Problemlösen – stets geht es darum, diese 
Vollzüge in der wechselseitigen Verschränkung des Subjekts 
(das auch ein Roboter sein kann) mit der gegebenen Situation 
zu begreifen. Diese Figur hat in der Robotik, der Kognitions-
wissenschaft und der Ethnomethodologie, aber auch der femi-
nistischen Wissenschaftsphilosophie dieser Zeit Erklärungs-
potenzial, weil sie bestehende Probleme dieser Felder zu lösen 
verspricht: In der Robotik die Modellierung intelligenten Ver-
haltens als Adaption des Roboters an seine Umgebung, in der 
Ethnomethodologie die Erklärung von Handeln ohne Rück-
griff auf Intentionalität oder Planung und schließlich im Femi-
nismus die Herausforderung, die Partialität von situierten Wis-
sensansprüchen zur Anerkennung von minoritären Positionen 
zu nutzen, ohne Objektivitätsansprüche aufzugeben.

In den zeitgleich entwickelten Konzepten situierter Verkör-
perung, situierter Kognition, situierten Handelns und situier-



Florian Sprenger

248

ten Wissens überkreuzen sich soziale, gesellschaftliche, kör-
perliche und epistemologische Dimensionen der Verortung. 
Diese Versatilität des Begriffs nimmt Haraway auf, indem sie 
mit ihm den Begriff des Standpunkts ersetzt, der die Debat-
ten um feministische Erkenntnistheorien dieser Zeit domi-
niert. Diese begriffliche Verschiebung sorgt schließlich für 
die Verbreitung des Begriffs weit über die bis hierhin geschil-
derten spezialistischen Debatten hinaus und damit für den 
Anschluss an Sprechakte und Praktiken des Verortens, die zu 
dieser Zeit dabei sind, die  „kritische Haltung“ neu zu konfi-
gurieren.



249

6. STANDPUNKT UND SITUIERTHEIT – 
INTERVENTIONEN DES FEMINISMUS

Ausgehend von den Spannungen innerhalb der Frauen
bewegung und aufbauend auf den Praktiken des consciousness 
raisings entwickelt eine Reihe von Feministinnen seit Beginn 
der 1980er Jahre unter dem Namen standpoint epistemology 
einen neuen erkenntnistheoretischen Rahmen für feminis-
tische Analysen. Als Frauen und als Wissenschaftlerinnen 
bewegen sie sich in einem Umfeld, das ihnen nicht selten 
ablehnend bis feindlich gegenübersteht. Ihre Sprecherinnen-
positionen sind keineswegs sicher. Eben dieser Erfahrung 
versuchen ihre Ansätze gerecht zu werden: Der Standpunkt 
der Sprecher:in wird einbezogen und das Ich-Sagen als eine 
politische Praxis begriffen – ein Gedanke, der in Suchmans 
methodologischen Überlegungen zwar schon angelegt ist, 
aber erst im feministischen Umfeld ausformuliert wird. Der 
Begriff des Standpunkts impliziert ein starkes Konzept der 
Reflexivität, welches die Objektivitätsansprüche der Aussa-
gen eines Subjekts an dessen soziale Position bindet und damit 
Kategorien wie Geschlecht, Klasse oder race in die Debatte ein-
bringt. Doch ein Standpunkt ist – darin sind sich diese Theo-
retikerinnen trotz aller Unterschiede im Detail einig – nicht 
einfach ein gegebener Ort, der die Perspektive eines Subjekts 
auf die Welt prägt. Vielmehr ist er das Produkt eines kom
plexen sozialen Prozesses und  „achieved rather than obvious, 
a mediated rather than an immediate understanding.“1

1	 Nancy C. M. Hartsock, Money, Sex, And Power: Toward a Feminist Historical Mate­
rialism, Boston: Northeastern University Press 1983, S. 132. Vgl. zum Überblick über 
standpoint epistemologies Heidi E. Grasswick,  „Feminist Epistemology“, in: Miranda 
Fricker et al. (Hg.), The Routledge Handbook of Social Epistemology, New York: Rout-
ledge 2020, S. 295–303; Alessandra Tanesini,  „Standpoint Then and Now“, in: 



Florian Sprenger

250

Dass ich mich im Folgenden auf die englischsprachige 
Debatte beschränke, ist der begriffsgeschichtlichen Per
spektive geschuldet, denn im Deutschen setzt sich der Begriff 
der Situiertheit erst sehr viel später durch als im englisch
sprachigen Raum.2 Dennoch ist der Hinweis wichtig, dass 
diese Debatte bereits einen Vorläufer im deutschsprachigen 
Raum hat: die  „Methodischen Postulate zur Frauenforschung“, 
die die Sozialwissenschaftlerin Maria Mies 1978 vorstellt. Sie 
macht die enge Bindung von Wissenschaft und Aktivismus 
zum Programm einer stets Partei ergreifenden feministischen 
Forschung. Für Mies können Herrschaftsverhältnisse und 
soziale Unterdrückungsmechanismen nur dann erforscht 
werden, wenn zuvor die institutionellen und materiellen Be
dingungen dieser Forschung verändert werden. Ihre Methode 
besteht in dem, was sie als  „bewusste Parteilichkeit“ bezeich-
net und eng an Motive der Betroffenheit koppelt. Diese Par-
teilichkeit umfasst sowohl das Forschungsobjekt als auch das 
Forschungssubjekt und begreift beide als in die gesellschaft-
lichen Verhältnisse eingebettet:  „Sie ermöglich die Korrektur 
subjektiver Wahrnehmungsverzerrungen auf beiden Seiten, 
auf der Seite der Forscher durch die Erforschten, auf der Seite 
der Erforschten durch die Forscher, und trägt sowohl zu einer 
umfassenden Erkenntnis der sozialen Realität bei als auch zur 
Bewusstseinsbildung der am Forschungsprozess Beteiligten.“3

Auch Mies versteht dieses Vorgehen nicht nur als eine so
zialwissenschaftliche Methodik, sondern als einen Bewusst-
werdungsprozess, der über die Auseinandersetzung mit der 

Miranda Fricker et al. (Hg.), The Routledge Handbook of Social Epistemology, New 
York: Routledge 2020, S. 335–343.
2	 Vgl. SCoT, English Google Books, 1520–2008, situatedness#NOUN, N=60, D=15, 
interval fixed, 28.3.2024.
3	 Maria Mies,  „Feministische Forschung. Wissenschaft – Gewalt – Ethik“, in: Van-
dana Shiva und dies., Ökofeminismus. Beiträge zur Theorie und Praxis, Zürich: Rot-
punkt 1995, S. 58. Ich danke Anne Dippel für diesen Hinweis.



6. Standpunkt und Situiertheit – Interventionen des Feminismus

251

individuellen Situation hinaus auf die gesellschaftlichen Ver-
hältnisse zielt. Erst durch die Berücksichtigung der eigenen 
Betroffenheit sei es möglich, die  „Sicht von unten“ in die wis-
senschaftliche und feministische Arbeit einzubeziehen.4

Ausgehend von Mies’ Postulaten spitzt sich die Debatte 
um die Neutralität feministischer Wissenschaft im deutsch-
sprachigen Raum etwa zur gleichen Zeit zu, als der Begriff 
der situatedness in der englischsprachigen Debatte eingeführt 
wird.5 Es ist nicht unwahrscheinlich, dass zumindest Haraway, 
die einige Zeit in den feministischen Zirkeln West-Berlins ver-
bracht hat, mit Mies’ Text vertraut war, der eine Reihe ihrer 
Annahmen vorwegnimmt. Die Herausforderung der eng-
lischsprachigen Diskussionen, in die Haraway interveniert, 
bestand (und besteht) darin, lokalem, partialem und situier-
tem Wissen, das von einem unterdrückten Standpunkt aus 
geäußert wird, dennoch objektiven Wert zuzusprechen, den 
wissenschaftlichen, gesellschaftlichen und sozialen Status 
von partikularem Wissen also nicht zu negieren, sondern des-
sen Bedingungen neu zu bestimmen. Wie kann – so lautet die 
Leitfrage – Wissen, das auf einen relativen und unterdrückten 
Standpunkt bezogen ist, dennoch allgemeine Gültigkeit be
anspruchen?

4	 Maria Mies,  „Methodische Postulate zur Frauenforschung. Dargestellt am Bei-
spiel der Gewalt gegen Frauen“, in: Beiträge zur feministischen Theorie und Praxis 1 
(1978), S. 41–63, hier S. 41. Mies sieht die Quellen dieses engagierten Verständ-
nisses von Wissenschaft allerdings in den Klassenkämpfen der Dritten Welt und 
bezieht sich insbesondere auf Mao und Paolo Freire. Dieser entwickelt diese Praxis 
in Pedagogy of the Oppressed von 1972 weiter. Freire argumentiert, dass Subjekte 
nicht  „abstract, isolated, independent and unattached to the world“ seien, sich 
ihres Standorts aber erst bewusst werden müssten, und entwickelt eine entspre-
chende Pädagogik. Paulo Freire, Pedagogy of the Oppressed, New York: Continuum 
1970/2005.
5	 Vgl. Christina Thürmer-Rohr,  „Der Chor der Opfer ist verstummt“, in: Beiträge 
zur feministischen Theorie und Praxis. Frauenforschung oder Feministische Forschung 11:7 
(1984), S. 71–84. Da der Begriff der Situiertheit im deutschsprachigen Kontext keine 
Rolle spielt, kann ich diesen Zusammenhang hier nicht weiter vertiefen.



Florian Sprenger

252

Diese erkenntnistheoretischen Fragen erscheinen den frü-
hen Standpunkttheorien zunächst nebensächlich, sind sie 
doch mit einem konkreten Problem konfrontiert: der Nicht-
Anerkennung der Sorgearbeit von Frauen als Arbeit. Da 
Arbeit aber als ein subjektivierender und damit politischer 
Prozess verstanden wird, hat der Versuch, diese Arbeit und 
den mit ihr einhergehenden feminist standpoint theoretisch zu 
erfassen, von Anfang an eine erkenntnistheoretische Dimen-
sion, die im Laufe der Debatte zunehmend in den Vorder-
grund tritt. Fragen der Anerkennung, so zeigt sich, haben 
eine epistemologische Dimension. Seit Mitte der 1980er Jahre 
orientieren sich die standpoint epistemologies entsprechend – 
analog zu Mies – an der Herausforderung, Objektivität trotz 
der Partikularität jedes Standpunkts möglich zu machen, also 
den Anspruch auf Wissenschaftlichkeit mit der Betonung der 
je individuellen Positionalität und damit Nicht-Neutralität zu 
verbinden. Dadurch rücken sie die eigenen Unterdrückungs-
erfahrungen in den Mittelpunkt und zeigen, dass diese mit 
spezifischen Wissensformen einhergehen.

Der Bezug auf die eigene Erfahrung und den aus ihr 
erwachsenden Standpunkt wird in feministischen Theorien 
der 1980er Jahre weithin diskutiert, weil er die politischen 
Herausforderungen feministischer Praxis und des Sichtbar
machens von Ungleichheit aufzeigt. Die Erfahrung von Frauen 
wird dabei, wie Joan W. Scott 1992 resümierend schreibt, nicht 
nur zum Ausgangspunkt von Erklärungen, sondern zu etwas, 
das selbst erklärt werden muss.6 Erfahrungen, insbesondere 
Erfahrungen von Unterdrückung, sind demnach kein Roh
material, sondern vielfach vermittelt und interpretiert: Loka-
les Wissen entsteht laut Scott erst im Versuch, die eigene 

6	 Joan W. Scott,  „Experience“, in: Judith Butler und dies. (Hg.), Feminists Theorize 
the Political, London: Routledge 1992, S. 22–40. Unter dem Titel  „The Evidence of 
Experience“ erscheint dieser Text zeitgleich in der Zeitschrift Critical Inquiry.



6. Standpunkt und Situiertheit – Interventionen des Feminismus

253

Erfahrung aufzuarbeiten. Diesen Gedanken nimmt Haraway 
auf und macht deutlich, wie viel Arbeit es ist, über Erfahrung 
zu sprechen und von ihr auszugehen. Erfahrung ist demnach 
nicht einfach gegeben, sondern muss – ähnlich wie wissen-
schaftliches Wissen – in komplexen Aushandlungsprozessen 
hervorgebracht werden:  „Description practices for experien-
ces are themselves complex achievements. You can’t just point 
at yourself and say ‚there is my experience‘. […] The notion that 
you can simply describe your own experience is nuts.“7 Ent-
sprechend sei es wichtig, zu fragen, was für wen in welchem 
Zusammenhang als Erfahrung zählt, wie Erfahrung sagbar 
gemacht und wann verhindert wird, dass über sie gesprochen 
wird.

In einer typischen Bewegung verschiebt Haraway also den 
Fokus von den abstrakten gesellschaftlichen Verhältnissen auf 
die Bedingungen der eigenen Position. Dabei greift sie, wie 
sie in dem zitierten Interview betont, auf ihre eigenen Erfah-
rungen in consciousness raising-Gruppen zurück, in denen die 
Herausforderungen des gemeinsamen, aber von unterschied-
lichen Standpunkten ausgehenden Sprechens immer wieder 
neu bearbeitet werden mussten. Feministische Epistemologie 
wird deshalb von Beginn an als Sorgearbeit verstanden.

Nancy Hartsock, deren Arbeiten diese Debatte 1983 ein
leiten, verwendet den Begriff des Standpunkts als  „episte-
mological device“,8 um die sozioökonomischen und psycho
logischen Effekte von Klassen- und Geschlechterdifferenzen 
zu analysieren. Der Begriff der Situiertheit hingegen wird erst 
1988 von Haraway in diese Debatten eingeführt. Die Konse-
quenzen dieser bis in die aktuellen Auseinandersetzungen um 
Identitätspolitik hineinwirkenden begrifflichen Verschiebung 

7	 Wylie et al.:  „Standpoint theory was never supposed to be a theory about iden-
tity. Interview with Donna Haraway“.
8	 Hartsock,  „The Feminist Standpoint“, S. 284.



Florian Sprenger

254

möchte ich im Folgenden rekonstruieren. Zu diesem Zweck 
arbeite ich heraus, wie bereits in den frühen feministischen 
Debatten um Standpunkt und Situiertheit Argumente aus
getauscht werden, die für die heutigen Auseinandersetzungen 
hilfreich sein könnten. Die Frage lautet also, was der Begriff 
der Situiertheit im Kontrast zu Standpunkt in diesem Zusam-
menhang sicht- und sagbar macht und wie er zu einem poli
tischen Erkenntnisinstrument wird.

Inhaltlich sind sich die Begriffe des Standpunkts und der 
Situiertheit sehr ähnlich und erscheinen nahezu austausch-
bar. Der Versuch, Haraways begriffliche Verschiebung als 
Scheidepunkt zu markieren, könnte daher übertrieben wir-
ken. Doch das begriffsgeschichtliche Instrumentarium macht 
deutlich, dass mit dieser semantischen Verschiebung weitaus 
mehr verbunden ist als ein neues Wort. Sie lässt sich in Hara-
ways Text  „Situated Knowledges“ (und auch in ihren ande-
ren Schriften) eindeutig nachweisen: Haraway schließt direkt 
an die unter dem Titel standpoint epistemologies firmierenden 
Debatten an, benutzt diesen in ihren Bezugstexten überaus 
häufigen Begriff jedoch nur wenige Male im sehr spezifischen 
Kontext des feministischen Standpunkts. In einer persönli-
chen Mitteilung hat Haraway betont, dass ihr die phänome-
nologische Dimension des Begriffs und Dreyfus’ Wiederauf-
nahme nicht bewusst gewesen seien.9 In  „Situated Knowledges“ 
gibt es in der Tat keine Verweise auf die philosophische Tra-
dition und Haraway erklärt auch nicht, woher sie den Begriff 
nimmt. In ihrer E-Mail betont sie, dass sie ihn aufgrund seiner 
umgangssprachlichen Verständlichkeit ausgewählt habe. Der 
Begriff sei ihr komplexer und reicher als standpoint erschie-
nen. Auch wenn im Hintergrund demnach keine bewusste 
Entscheidung stand, erweitert Haraway dennoch die Versu-
che feministischer Autorinnen, den marxistischen Begriff des 

9	 E-Mail vom 2.10.2024.



6. Standpunkt und Situiertheit – Interventionen des Feminismus

255

Klassenstandpunkts auf Fragen des Geschlechts zu öffnen, um 
eine neue Bedeutungsebene. Unbenommen davon, ob Hara-
way diese Verschiebung mit Absicht vorgenommen hat, ver
ändert sich mit ihrem Text die semantische Ausrichtung die-
ser Debatten.

Die Sichtbarmachung sozioökonomischer Klassenstand-
punkte und Geschlechterdifferenzen wird mit dem Begriff 
der Situiertheit mithin um Fragen der Verkörperung und Ver
ortung erweitert – kritischer könnte man auch einwenden, 
dass letztere erstere verdrängen. Haraway verschiebt den mar-
xistischen Fokus dieser Debatten – ohne ihn jedoch zu ver-
abschieden – hin zu einer unterschwellig phänomenologisch 
geprägten Auseinandersetzung mit der Gegebenheit der Situa
tion, die nur aus der individuellen Situiertheit zu erfassen ist. 
Ein Effekt dieser Verschiebung von standpoint zu situatedness 
liegt in der Akzentuierung des Ökologischen, denn die Rela-
tionalität des Umgebens wird von Haraway als ein Geflecht 
begriffen, in dem Akteur:innen miteinander verbunden und 
voneinander abhängig sind. In ihrer gemeinsamen Arbeit 
müssen sie – etwa in einer consciousness raising-Gruppe – aus-
handeln und hervorbringen, was als Erfahrung zählt. Aus 
dieser Relationalität wiederum leitet Haraway ihre ethischen 
Überlegungen zu Solidarität und Formen des Zusammen
lebens ab, die seitdem ihre Schriften prägen. Zugleich bringt 
diese Verschiebung, wie Frederic Jameson bereits in einem 
zeitgenössischen Text festgehalten hat, eine Abkehr von Fra-
gen der  „exploitation“ hin zu Fragen der  „oppression“ mit sich, 
die im Kern der identitätspolitischen Debatten steht.10

Die Diskussionen um die erkenntnistheoretischen Vor-
aussetzungen feministischer Theoriebildung sind jedoch 
keineswegs dominant, sondern betreffen nur einen sehr spe-
zialisierten, philosophisch ausgerichteten Teil der an Uni-

10	 Vgl. Jameson,  „History and Class Consciousness as an ‚Unfinished Project‘“.



Florian Sprenger

256

versitäten organisierten Feministinnen. Dies zeigt auch eine 
SCoT-Analyse von situatedness im englischsprachigen Google-
Books-Korpus, in dem der Begriff erst Mitte der 1990er Jahre in 
signifikanter Häufigkeit auftaucht.11 Seine Verwendung ähnelt 
zu dieser Zeit eher Begriffen wie subjectivity, positioning oder 
perspective – und auch hier nur in sehr geringen Ähnlichkeits
werten –, während standpoint zu keinem Zeitpunkt zu den 
sechzig ähnlichsten Begriffen von situatedness zählt.

Die Verbreitung des Begriffs hängt erneut mit personellen 
Kontinuitäten zusammen. Auch Haraway ist Teil des bereits 
skizzierten Netzwerks: Mit Lucy Suchman verbindet sie eine 
Freundschaft, die Entwicklungen der Robotik und der KI-For-
schung sind für ihr  „Cyborg Manifesto“ wichtige Quellen und 
dass sie Dreyfus zu dieser Zeit in Kalifornien über den Weg 
gelaufen ist – etwa im Rahmen von Foucaults Berkeley-Vor-
lesungen, die Dreyfus Anfang der 1980er Jahre mitorgani-
siert –, ist alles andere als unwahrscheinlich, auch wenn sie 
nicht bewusst auf die phänomenologische Tradition zurück-
gegriffen hat. Ihr Text ist ein expliziter Beitrag zu diesen Dis-
kussionen und versteht sich als Kommentar zum Buch The 
Science Question in Feminism der Wissenschaftsphilosophin 
Sandra Harding, das sich mit der Problematik des angeblich 
wertfreien und objektiven, geschlechtsneutralen Sprechens in 
der Wissenschaft beschäftigt. Gemeinsam ist diesen Perspek-
tiven der Versuch, unparteiische Neutralität und Objektivität 
zu entkoppeln. Das wiederum bedeutet, Politik, Subjektivität 
und Wahrheit auf eine spezifische Weise miteinander zu ver-
knüpfen.

11	 Vgl. SCoT, English Google Books, 1520–2008, situatedness#NOUN, N=60, D=15, 
interval fixed, 28.3.2024.



6. Standpunkt und Situiertheit – Interventionen des Feminismus

257

6.1  Vom Klassenstandpunkt zum feminist standpoint

Der Begriff des Klassenstandpunkts gehört zum basalen 
Instrumentarium marxistischer Theorien im 20. Jahrhun-
dert.12 Er bezeichnet den Zusammenhang individueller, auf 
Arbeit und Aneignung gründender Erfahrung mit den gesell-
schaftlich-ökonomischen Bedingungen, unter denen sich die 
jeweilige gesellschaftliche Klasse des Subjekts formt. Auch 
wenn Marx den Begriff des Klassenstandpunkts nicht und 
Engels ihn nur an wenigen Stellen verwendet,13 ist der Begriff 
des Standpunkts im Kapital überaus häufig. Er wird nicht nur 
in der Bedeutung einer theoretischen Sichtweise, sondern 
ansatzweise auch einer Positionalität verwendet, die aber 
noch nicht mit Klassenunterschieden und ihrer Dialektik in 
Verbindung gebracht wird.14 Das Verhältnis von Bourgeoisie 
und Proletariat führt jedoch in den an Das Kapital anschlie-
ßenden marxistischen Theorien zu der Annahme, dass sich 
die Standpunkte dieser Klassen nicht nur nominell voneinan-
der unterscheiden, sondern kategorial andere Erkenntnisse 
des eigenen Orts in der Gesellschaft implizieren. Durch die 
Revolution würden diese in sich beschränkten Standpunkte 
letztlich aufgehoben und in einer klassenlosen, mithin (klas-
sen-)standpunktfreien Gesellschaft aufgehen.

In der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts taucht der Begriff 
Klassenstandpunkt sporadisch auf, wird aber erst nach dem 

12	 Ich danke Gottfried Schnödl und Christian Voller für zahlreiche Hinweise zu 
diesem Abschnitt.
13	 Friedrich Engels,  „Ludwig Feuerbach und der Ausgang der klassischen deut-
schen Philosophie“, in: Karl Marx und ders., Werke, Band 21, Berlin: Dietz 1956, 
S. 283–291, hier S. 285.
14	 So etwa an folgender Stelle:  „Dennoch bleiben selbst die besten ihrer Wortführer, 
wie es vom bürgerlichen Standpunkt nicht anders möglich ist, mehr oder weniger in 
der von ihnen kritisch aufgelösten Welt des Scheins befangen, und fallen daher alle 
mehr oder weniger in Inkonsequenzen, Halbheiten und ungelöste Widersprüche.“ 
Karl Marx, Das Kapital. Werke, Band 25, Berlin: Dietz 1956, hier S. 838.



Florian Sprenger

258

Ersten Weltkrieg vom ungarisch-deutschen Philosophen 
György Lukács systematisch entwickelt.15 Sein theoretisches 
Fundament hat der Begriff in der Dialektik von Herrschaft 
und Knechtschaft, die Gottfried Wilhelm Friedrich Hegel 1806 
in seiner Phänomenologie des Geistes erarbeitet. Hegel beschäf-
tigt sich mit der Frage, wie das Subjekt zu einer Realisierung 
seines eigenen Wissens und seiner Position als Wissendem, 
mithin zu Selbstbewusstsein gelangt. Die Dialektik von Herr 
und Knecht dient Hegel als eine Erklärung für die intersubjek-
tive Dynamik der Anerkennung und der Herausbildung von 
Selbstbewusstsein im Verhältnis zweier sich gegenüberstehen-
der Subjekte. Dieses Verhältnis wird von Hegel in einer durch-
aus problematischen Bewegung als grundsätzlich agonal und 
letztlich als Kampf um Leben und Tod begriffen.

Hegel zeigt, vereinfacht gesagt, dass Herr und Knecht dia-
lektisch voneinander abhängen und sich ihre Standpunkte 
aufeinander beziehen. Beide streben nach Selbstbewusstsein, 
das sie nur aus der Identität mit sich selbst erlangen können. 
Der Herr kann dieses Selbstbewusstsein nur entwickeln, inso-
fern er im Knecht zunächst einen ebenbürtigen Anderen sieht, 
den er dann unterwirft und sich damit ungleich macht. Wenn 
der Knecht unterworfen ist, kann er dem Herrn aber nicht län-
ger die Anerkennung geben, die dieser zur Bewahrung seiner 
Selbstidentität bräuchte. Der Herr ist von der Anerkennung 
durch den beherrschten Knecht abhängig, kann diese Not-
wendigkeit – im Gegensatz zum Knecht – aber nicht selbst 
erkennen.

Der Standpunkt des Knechts wird von Hegel nicht allein 
erkenntnistheoretisch verstanden. Er entsteht erst aus der täti-

15	 Etwa Joseph Dietzgen, Das Wesen der menschlichen Kopfarbeit. Dargestellt von 
einem Handarbeiter, Hamburg: Meißner 1869, S. VI; Gustav Schmoller,  „Erste Sit-
zung“, in: Ständiger Ausschuss (Hg.), Verhandlungen der Eisenacher Versammlung zur 
Besprechung der sozialen Frage, Leipzig: Duncker & Humblot 1872, S. 1–7, hier S. 2.



6. Standpunkt und Situiertheit – Interventionen des Feminismus

259

gen Auseinandersetzung mit dem Herrn, also in der Praxis 
des Untergebenen und der daraus resultierenden Arbeit. In 
dieser Konstellation hat die eigentlich unterdrückte Position 
einen Vorteil für die Erkenntnis eben dieser Konstellation. 
Der Knecht kann die Wahrheit der Verhältnisse erkennen, in 
denen er lebt. Er kann, so Hegel,  „als in sich zurückgedrängtes 
Bewusstsein in sich gehen und zur wahren Selbständigkeit 
sich umkehren“.16 Es kommt aber nicht zwangsläufig zu die-
ser Erkenntnis, sondern sie ist eine Möglichkeit, die aus sei-
ner unterworfenen Tätigkeit erwächst und realisiert werden 
muss. Die Dialektik dieses Verhältnisses besteht darin, dass 
erst aus der Gegenüberstellung der Positionen ein Bewusst-
sein entsteht, das über diese Konstellation hinausweist. Ihre 
Gegenübersetzung gibt beiden Seiten das, was im Anschluss 
an Marx und Engels als Klassenstandpunkt verstanden wird, 
sorgt aber auch dafür, dass der Knecht als Untergebener seine 
eigene gesellschaftliche Position sowie die Abhängigkeit 
seines Verhältnisses zu sich selbst und zur Welt von diesem 
Standpunkt erkennen kann – im Gegensatz zum Herrn, der 
für seine Abhängigkeit blind bleibt.

Dieser dichte, häufig interpretierte Abschnitt wird für 
Marx zu einer zentralen Inspirationsquelle. Bei Hegel noch 
auf die Frage des Selbstbewusstseins bezogen, erweitert Marx 
mit dem historischen Materialismus die Dialektik auf gesell-
schaftliche und ökonomische Beziehungen. Gemeinsam mit 
Engels versteht er den Herrn und den Knecht nicht nur meta-
phorisch, sondern wendet die Dialektik ihrer Standpunkte auf 
die gesellschaftlichen Abhängigkeiten zwischen den beiden 
Klassen der Bourgeoisie und des Proletariats an. Die Mitglie-
der einer Gesellschaft haben demnach unterschiedliche Klas-
senstandpunkte, die von ihrer ökonomischen und sozialen 

16	 Georg W. F. Hegel, Phänomenologie des Geistes, Hamburg: Meiner 1980, S. 152. Her-
vorhebungen im Original.



Florian Sprenger

260

Position abhängen und sich in unterschiedlichen Einsichten 
in die gesellschaftlichen Verhältnisse, mithin ihren Zugang 
zu den Produktionsmitteln, äußern. Diese Einsicht wiederum 
führt auf Seiten des Knechts zum Bestreben, die Verhältnisse 
zu ändern. Daher sind Klassenstandpunkte nicht nur episte
mologischer, sondern vor allem praktischer Natur. Sie ent
stehen nicht durch die Erkenntnis der eigenen Bedingungen, 
sondern durch den Vollzug der Arbeit, die die Klassen über-
haupt erst hervorbringt.

Die Standpunkte der Individuen innerhalb der Klassen 
hängen also direkt von ihrem Zugang zu den Produktions-
mitteln der Arbeit und dem dadurch vermittelten Verhältnis 
zur Natur ab. Die Hegel’sche Dialektik wird entsprechend in 
ein neues Gewand gekleidet:  „Die besitzende Klasse und die 
Klasse des Proletariats stellen dieselbe menschliche Selbst-
entfremdung dar. Aber die erste Klasse fühlt sich in dieser 
Selbstentfremdung wohl und bestätigt, weiß die Entfrem-
dung als ihre eigne Macht und besitzt in ihr den Schein einer 
menschlichen Existenz; die zweite fühlt sich in der Entfrem-
dung vernichtet, erblickt in ihr ihre Ohnmacht und die Wirk-
lichkeit einer unmenschlichen Existenz.“17 Anders formuliert: 
Die gesellschaftlichen Verhältnisse können nicht vom Stand-
punkt derjenigen analysiert – geschweige denn verändert – 
werden, die von diesen Verhältnissen profitieren. Mit dieser 
Figur können Marx und Engels erklären, dass der Klassen-
standpunkt der Bourgeoisie konservativ ist, weil sie ihre Posi-
tion bewahren will, während das Proletariat aus der durch die 
Arbeit vermittelten Erkenntnis nach besseren Arbeits- und 
Lebensbedingungen, mithin einer Aufhebung der Klassen-
unterschiede strebt. Die  „Subsumption der Individuen unter 
bestimmte Klassen kann nicht eher aufgehoben werden, als 

17	 Friedrich Engels/Karl Marx, Die heilige Familie. Kritik der kritischen Kritik. Werke, 
Band 2, Berlin: Dietz 1956, hier S. 37.



6. Standpunkt und Situiertheit – Interventionen des Feminismus

261

bis sich eine Klasse gebildet hat, die gegen die herrschende 
Klasse kein besonderes Klasseninteresse mehr durchzusetzen 
hat.“18 Die dialektische Überwindung des Klassenstandpunkts 
(der dieser Überwindung vorangeht) ist der Fluchtpunkt die-
ser Überlegungen.

Das unterdrückte Proletariat befindet sich also, analog 
zum Knecht, auf einem Standpunkt, von dem aus es die eigene 
Unterdrückung erkennen und überwinden kann – und zwar 
nur weil es auf einem Standpunkt steht, der sich durch das 
Verhältnis zur Bourgeoisie entfaltet. Der (Klassen-)Stand-
punkt ist entsprechend kein Ort, an den man sich begeben 
und den man auch wieder verlassen kann, sondern ein durch 
die Gesellschaft und ihre Produktionsverhältnisse gegebenes 
Bedingungs- und Abhängigkeitsverhältnis, das konstitutiv für 
die sich an diesem Standpunkt be-findenden Subjekte und die 
aus ihnen gebildete Klasse ist.

Dieser Gedanke wird 1923 von György Lukács systematisch 
weiterentwickelt, indem er den Marxismus wieder näher an 
Hegel heranführt. Im Hintergrund steht dabei die Ratlosig-
keit darüber, dass im Ausgang des Ersten Weltkriegs, als die 
Situation gegeben war, in Deutschland eben keine sozialis
tische Revolution stattgefunden hat. Mit diesem Nicht-Ereig-
nis ringt Lukács (und mit ihm die Frankfurter Schule), wenn 
er schreibt:

Erst mit dem Auftreten des Proletariats vollendet sich die Erkennt-
nis der gesellschaftlichen Wirklichkeit. Und sie vollendet sich 
eben, indem im Klassenstandpunkt des Proletariats der Punkt 
gefunden ist, von wo aus das Ganze der Gesellschaft sichtbar wird. 
Nur weil es für das Proletariat ein Lebensbedürfnis, eine Existenz-
frage ist, die vollste Klarheit über seine Klassenlage zu erlangen; 

18	 Karl Marx/Friedrich Engels, Die deutsche Ideologie. Werke, Band 3, Berlin: Dietz 
1956, hier S. 37.



Florian Sprenger

262

weil seine Klassenlage nur in der Erkenntnis der ganzen Gesell-
schaft begreifbar wird; weil seine Handlungen diese Erkenntnis 
zur unumgänglichen Voraussetzung haben, ist im historischen 
Materialismus zugleich die Lehre ‚von den Bedingungen der 
Befreiung des Proletariats‘ und die Lehre von der Wirklichkeit des 
Gesamtprozesses der gesellschaftlichen Entwicklung entstanden. 
Die Einheit von Theorie und Praxis ist also nur die andere Seite 
der geschichtlich-gesellschaftlichen Lage des Proletariats, dass 
von seinem Standpunkt Selbsterkenntnis und Erkenntnis der 
Totalität zusammenfallen, dass es zugleich Subjekt und Objekt 
der eigenen Erkenntnis ist.19

Für Lukács führt, so kann man diese vielschichtigen Aus-
führungen zusammenfassen, der unterdrückte Standpunkt 
des Proletariats zur Erkenntnis der bestehenden Verhältnisse 
und zum Willen, diese zu ändern  – im Gegensatz zu den 
gesellschaftlich Höhergestellten, die die Privilegien ihres 
Standpunkts nicht nur nicht aufgeben, sondern gar nicht 
erkennen.

Durch die in ihr vollzogene Arbeit resultiert die Klassen-
gesellschaft Lukács zufolge in der Spannung zwischen dem 
Standpunkt der herrschenden Klasse und dem Standpunkt 
der unterdrückten Klasse. Das Bewusstsein des jeweiligen 
Klassenstandpunkts allein ändert aber gar nichts, sondern 
wird erst in der revolutionären Praxis wirksam und läuft ge
radezu auf sie hinaus. Dem Proletariat drängt sich im Gegen-
satz zur Bourgeoisie anhand der materialistischen Gegeben-
heiten die Realisierung seines Klassenstandpunkts auf – und 
damit (in einem nicht unproblematischen Automatismus) 
die Notwendigkeit der Überwindung der Klassengesell-
schaft:  „Die Selbsterkenntnis des Proletariats ist also zugleich 

19	 Georg Lukács, Geschichte und Klassenbewusstsein. Studien über Marxistische Dia­
lektik [1923], Darmstadt: Luchterhand 1988, S. 50.



6. Standpunkt und Situiertheit – Interventionen des Feminismus

263

die objektive Erkenntnis des Wesens der Gesellschaft.“20 Das 
Proletariat ist deshalb die einzige Klasse, die eine klassenlose 
(und klassenstandpunktlose) Gesellschaft errichten kann, 
indem es die eigenen Bedingungen verallgemeinert und das 
Privateigentum abschafft. Die unterdrückte Klasse muss des-
halb nicht gebildet und erzogen werden, bedarf also keiner 
Hilfe, sondern trägt das Potenzial zur Veränderung in sich. Die 
Emanzipation von den gesellschaftlichen Gegebenheiten kann 
für Lukács nur aus dem Proletariat selbst kommen, auch wenn 
dafür ein Vermittler wie Lukács selbst hilfreich sein kann.

6.2  „The Feminist Standpoint“ (Nancy Hartsock)

Für den marxistischen Feminismus und die Frauenbewegung 
spielt die Frage des Klassenstandpunkts an ihrem Beginn in 
der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts nur eine untergeord-
nete Rolle. Vielmehr geht es darum, die Kritik patriarchaler 
Strukturen unter dem Stichwort der  „Frauenfrage“ auf die 
Aufteilung von Arbeit anhand von Geschlechterverhältnissen 
zu erweitern. Die Forderung lautet, die Tätigkeit von Frauen 
im Haushalt und in zwischenmenschlichen Beziehungen als 
Arbeit ernstzunehmen und in die marxistischen Analysen zu 
integrieren.21

In den frühen 1980er Jahren stehen die feministischen 
Theorien jedoch vor ganz anderen Herausforderungen. Ers-
tens müssen sie die Reichweite ihrer eigenen Aussagen 
begründen: Wenn die Aussage  „Alles Wissen ist standort
gebunden und situiert“ nicht selbstwidersprüchlich werden 

20	 Ebd., S.  147. Vgl. zu diesem Automatismus ausführlich Christian Voller, In 
der Dämmerung. Studien zur Vor- und Frühgeschichte der Kritischen Theorie, Berlin: 
Matthes & Seitz 2022, S. 91–117.
21	 Vgl. zur Übersicht Ute Gerhard, Frauenbewegung und Feminismus. Eine Geschichte 
seit 1789, München: C.H. Beck 2012.



Florian Sprenger

264

soll, weil sie selbst nicht standortgebunden ist, darf sie nicht 
auf ein universalistisches Modell von Wahrheit zurückgrei-
fen. Zweitens geht es den feministischen Ansätzen um eine 
politische, alles andere als distanziert-neutrale, aber trotz-
dem objektive Wissenschaft. Standpunkttheorien sind dem-
entsprechend ein Versuch, ein  „nichtsouveränes Verständnis 
von Wahrheit zu entwickeln“.22 Sie müssen also unparteiische, 
unbefangene Neutralität und den Anspruch auf Objektivität 
in der Beschreibung der Verhältnisse voneinander entkoppeln 
und begründen, wie sie zugleich empirisch bzw. theoretisch 
valide wissenschaftliche Ergebnisse liefern und politisch posi-
tioniert bzw. von sozialen Interessen geleitet vorgehen können. 
Feministischer Forschung wird bereits zu dieser Zeit in den 
ersten Ausläufern der Science Wars vorgeworfen, Objektivitäts- 
und Neutralitätsansprüche zu verletzen, weil sie Wissenschaft 
mit politischem Aktivismus vermenge.23

Diese Herausforderungen – die Anerkennung der Arbeit 
von Frauen, die eigene Standortgebundenheit und die Nicht-

22	 Frieder Vogelmann, Die Wirksamkeit des Wissens. Eine politische Epistemologie, 
Berlin: Suhrkamp 2022, S. 358. Vogelmann betont allerdings drei Schwierigkeiten, 
die der Begriff des Standpunkts mit sich bringt: Erstens hebt er den Zirkel hervor, 
in dem der Standpunkt, von dem aus Theorien über Standpunkte entwickelt wer-
den, selbst partikular ist. Die zweite Schwierigkeit besteht in der durch den Begriff 
des Standpunkts nahegelegten Trennung  „zwischen einem einheitlichen Wissens-
objekt und der Vielfalt möglicher Perspektiven“ (ebd., S. 363). Drittens schließlich 
rekurrieren Standpunkttheorien auf einen Begriff der Verantwortung, der auf 
eine  „Selbstobjektivierung und die Verschleierung von Machtausübung“ (ebd., 
S. 364) hinausläuft. Zu fragen wäre, ob diese Schwierigkeiten auch den Begriff der 
Situiertheit betreffen oder ob dieser nicht vielmehr als implizite Antwort zumin-
dest auf die ersten beiden Schwierigkeiten eingeführt wird.
23	 Vgl. als eine erste umfassende Artikulation dieser Kritik Margarita Levin,  „Caring 
New World: Feminism and Science“, in: The American Scholar 57:1 (1988), S. 100–106 
sowie eine Rezension zu Haraways Buch Primate Visions: Matt Cartmill,  „Book 
Review Primate Visions“, in: International Journal of Primatology 12:1 (1991), S. 67–75. 
Daran anschließend Gross und Levitt, Higher Superstition, Kapitel 5. Vgl. dazu kri-
tisch Sarah Franklin,  „Making Transparencies: Seeing Through the Science Wars“, 
in: Social Text 46–47: Spring–Summer (1996), S. 141–155, hier S. 142.



6. Standpunkt und Situiertheit – Interventionen des Feminismus

265

Neutralität feministischer Wissenschaft – adressiert die frühe 
Standpunkttheorie der Philosophin und Bürgerrechtsaktivis-
tin Nancy Hartsock. Hartsock ist eng mit Haraway befreundet 
und sie schlagen sogar gemeinsam vor, sich die Professur in 
Santa Cruz zu teilen, die Haraway 1980 antritt.24

Hartsocks 1983 in einem von Sandra Harding mitheraus-
gegebenen Sammelband erschienener Aufsatz  „The Feminist 
Standpoint“ wird enorm einflussreich, weil er feministischem 
Denken neue Optionen eröffnet und es tief in den marxis
tischen und psychoanalytischen Debatten dieser Zeit veran-
kert.25 Hartsock beschränkt den Begriff des Standpunkts nicht 
mehr auf die Klasse, sondern begreift auch die Standpunkte 
von Männern und Frauen als Effekte gesellschaftlicher Ver-
hältnisse und psychologischer Dispositionen. Mit dieser Be
wegung möchte sie eine der großen Aufgaben des Feminismus 
dieser Zeit (und noch der Gegenwart) lösen: die Anerkennung 
der Herstellung von Gebrauchswert im Haushalt und in zwi-
schenmenschlichen Beziehungen als Arbeit, die wiederum mit 
einem Standpunkt verbunden ist, der Feminismus und Sozia-
lismus verknüpft.26

Während Feministinnen die marxistische Kritik bis dahin 
einfach durch eine feministische Kritik am Kapitalismus und 

24	 Vgl. Donna Haraway und Moira Weigel,  „A Giant Bumptious Litter: Donna 
Haraway on Truth, Technology, and Resisting Extinction“, in: Logic Magazine 2019, 
https://logicmag.io/nature/a-giant-bumptious-litter [letzter Zugriff: 29.8.2024].
25	 Vgl. Hartsock,  „The Feminist Standpoint“. Hartsock ist meinen Recherchen 
zufolge die erste Feministin, die diesen Begriff im marxistischen Sinn verwendet 
und erkenntnistheoretisch wendet. Hilary Rose formuliert kurze Zeit später eine 
ähnlich gelagerte Theorie, die mit kritischem Bezug auf Alfred Sohn-Rethel auf 
eine andere, feministische Konzeption von Arbeit zielt. Hilary Rose,  „Hand, Brain, 
and Heart: A Feminist Epistemology for the Natural Sciences“, in: Signs 9:1 (1983), 
S. 73–90.
26	 Inwieweit diese Anerkennung der Arbeit von Frauen unter dem Stichwort der 
Reproduktionsarbeit bereits bei Marx und Engels selbst artikuliert ist, kann ich an 
dieser Stelle nicht weiterverfolgen.



Florian Sprenger

266

die Anerkennung der Arbeit von Frauen erweitern wollten, 
wählt Hartsock einen anderen Zugang. Sie ergänzt nicht nur 
einen neuen Standpunkt, sondern verankert die feministische 
Frage im Kern des Marxismus. Am Horizont ihres Texts steht 
nicht weniger als das, was man einen feministisch-historischen 
Materialismus nennen könnte. Dessen Grundlage bildet eine 
feministische Variante des Gedankens, dass der Standpunkt 
der jeweiligen Klasse die Perspektive des Individuums auf die 
Gesellschaft prägt und es Standpunkte gibt, von denen aus die 
tatsächlichen Verhältnisse nicht sichtbar sind,  „however well 
intended one may be“.27 Ausgehend von der von Lukács formu-
lierten Verbindung von Standpunkt, Wissen und Praxis stellt 
Hartsock die These auf, dass die Notwendigkeit der Überwin-
dung des Patriarchats nur von einem feministischen Stand-
punkt aus sichtbar sei, der mit dem Standpunkt unterdrückter 
Frauen in der Gesellschaft übereinstimme.

Um eine neue feministische Perspektive zu entwickeln, dif-
ferenziert Hartsock die marxistische These des Klassenstand-
punkts in fünf Annahmen: Erstens strukturieren und bedingen 
die materiellen Gegebenheiten das von einem Standpunkt aus 
mögliche Verständnis der gesellschaftlichen Verhältnisse. Zwei-
tens haben Gruppen mit entgegengesetzten materiellen Positio-
nen auch entgegengesetzte Standpunkte – der Standpunkt der 
herrschenden Klasse ist eine Inversion des Standpunkts der 
unterdrückten Klasse. Drittens bestimmt der Standpunkt der 
herrschenden Klasse die materiellen Gegebenheiten und ihre 
Verteilung, kann also nicht einfach als falsch zurückgewiesen 
werden, sondern erzeugt die gesellschaftliche Realität. Viertens 
bedeutet dies, dass die unterdrückte Klasse ihren Standpunkt 
erkämpfen und verteidigen muss, wozu Wissenschaft und Bil-
dung eng mit dem politischen Kampf verzahnt sein müssen. 
Fünftens schließlich offenbart der Standpunkt des Proletariats, 

27	 Hartsock, Money, Sex, and Power, S. 117.



6. Standpunkt und Situiertheit – Interventionen des Feminismus

267

eben weil er in der politischen Auseinandersetzung erkämpft 
und erarbeitet wird, die gesellschaftlichen Verhältnisse als 
inhuman und deutet damit über die Gegenwart hinaus auf die 
Veränderung der Verhältnisse.

Hartsock erweitert diese fünf Thesen um ein neues und 
überaus wirkmächtiges Motiv, indem sie fragt, wie man eine 
marxistische Analyse nicht nur vom Standpunkt des Prole-
tariats, sondern von einem feministischen Standpunkt aus 
leisten kann.28 Am Abgrund zwischen Unterdrückern und 
Unterdrückten hält sie fest: Erst die Berücksichtigung des 
Standpunkts von Frauen – in Analogie zum Standpunkt des 
Knechts bei Hegel und des Proletariats bei Marx – macht eine 
Kritik an den patriarchalen Strukturen möglich, die im Kern 
des Kapitalismus liegen. Um das Patriarchat zu überwinden, 
sei es also nötig, die unterschiedlichen Standpunkte von Män-
nern und Frauen in der Gesellschaft herauszuarbeiten, weil 
die jeweiligen Bedingungen von Erfahrung und Erkenntnis 
als lokale, individuelle Effekte gesellschaftlicher Strukturen 
zu verstehen sind.  „[T]he lives of proletarians according to 
Marxian theory, women’s lives make available a particular 
and privileged vantage point on male supremacy, a vantage 
point which can ground a powerful critique of the phallocratic 
institutions and ideology which constitute the capitalist form 
of patriarchy.“29 Neben die Klasse als standpunktgebundene 
Instanz treten so das Geschlecht und die mit ihm einher
gehende  „sexual division of labor“.30

In diesem Sinn dient Hartsock der Begriff des Standpunkts 
ganz im Sinn Hegels als  „epistemological tool for understan-
ding and opposing all forms of domination“.31 Aufgrund sei-

28	 Hartsock,  „The Feminist Standpoint“, S. 283.
29	 Hartsock, Money, Sex, and Power, S. 284.
30	 Hartsock,  „The Feminist Standpoint“, S. 284.
31	 Ebd., S. 283.



Florian Sprenger

268

ner Einbettung in gesellschaftliche Strukturen ist ein Stand-
punkt für Hartsock nicht unmittelbar, sondern immer das 
Ergebnis eines Konfliktes, in dem zugleich sein befreiendes 
Potenzial liegt. Ein Standpunkt ist nicht einfach eine Perspek-
tive oder ein Blick auf die Welt, sondern impliziert eine lokale 
Epistemologie, die aus gesellschaftlichen Auseinandersetzun-
gen entsteht und von jenen geteilt wird, die sich spezifischen 
Unterdrückungen ausgesetzt sehen. Der Standpunkt der herr-
schenden Klasse ist in diesem Sinn nicht falsch, sondern nur 
partial. Es geht Hartsock nicht darum, Standpunkte anhand 
ihrer Wahrheit zu bewerten, sondern die Frage zu stellen, wel-
che Wahrheiten von wo aus sichtbar sind. Ein feministischer 
Standpunkt ist dementsprechend eine engagierte Position, die 
nicht gegeben ist, sondern in konkreten Konflikten durch poli-
tisches Engagement erkämpft werden muss.

Hartsock schließt damit die marxistischen Debatten dieser 
Zeit mit einer erkenntnistheoretischen Frage kurz. Ausgehend 
von der Beobachtung, dass das Geschlecht einer Person einen 
Unterschied für das macht, was sie weiß und wie sie weiß, 
fragt Lorraine Code schon 1981 in einem gleichnamigen Auf-
satz:  „Is the sex of the knower epistemologically significant?“32 
Diese Ausgangsfrage einer feministischen (und ökofeminis-
tischen) Erkenntnistheorie wird von Hartsock zugespitzt, 
indem sie herausarbeitet, dass Frauen aufgrund ihrer gesell-
schaftlichen Position einen epistemologischen und damit poli-
tischen Vorteil gegenüber Männern haben. Ähnlich wie der 
Knecht bei Hegel oder das Proletariat bei Marx haben Frauen 
für Hartsock ein größeres Potenzial für einen emanzipierten 
Blick auf die Welt. Es ist unwahrscheinlicher, dass sie von ihrer 
Position aus – d. h. ausgehend von ihrer Sorge- und Hausarbeit 
und ihrer psychologischen Disposition – ihre eigene Verwick-
lung in Herrschaftsmechanismen übersehen und sich von der 

32	 Vgl. Code,  „Is the Sex of the Knower Epistemologically Significant?“.



6. Standpunkt und Situiertheit – Interventionen des Feminismus

269

Welt separieren. Während sich das proletarische Klassen
bewusstsein bei Lukács auf die Verdinglichung des Subjekts 
in der Arbeit und damit auf die Kommodifizierung aller Teile 
der Gesellschaft richtet, geht es bei Hartsock – ausgehend von 
ihrem eigenen feministischen Aktivismus – um das Bewusst-
sein von Unterdrückung. Aus ihrer Sicht kann Widerstand 
gegen eine hegemoniale Formation vom Standpunkt von 
Frauen aus einen epistemischen Vorteil gegenüber ande-
ren Standpunkten haben, weil die Bedingungen der Unter
drückung und die Widersprüche der Hegemonie vom oppo-
sitionellen Standpunkt aus überhaupt erst einsichtig werden. 
Das Klassenbewusstsein wird also auf geschlechtliche Ver-
hältnisse ausgeweitet und betrifft damit nicht mehr allein das 
Bewusstsein für die eigene Ausbeutung und Verdinglichung, 
sondern für Unterdrückungsverhältnisse und patriarchale 
Strukturen. Ein guter Standpunkt ist entsprechend nicht 
länger ein unbedingter, herausgehobener, sondern einer, der 
durch die soziale Erfahrung von Unterdrückung geprägt ist 
und somit im Kampf dagegen genutzt werden kann. Marx und 
Lukács setzen hingegen die Macht des Proletariats als sozia-
lem Akteur voraus.

Um die Unterschiede des Standpunkts von Männern und 
Frauen genauer zu charakterisieren, greift Hartsock auf die 
psychoanalytischen Theorien der Objektbeziehung von Nancy 
Chodorow und Jane Flax zurück. Der Standpunkt von Frauen 
sei nicht nur durch ihre Arbeit, sondern auch durch die in ihr 
manifeste Sozialisierungsfunktion in der Erziehung geprägt. 
Der daraus resultierende Standpunkt unterscheide sich 
grundsätzlich vom Standpunkt von Männern und sei weniger 
entfremdet und pervertiert. Eine zentrale Rolle spielen in die-
ser aus heutiger Sicht sehr schematischen Erklärung die unter-
schiedlichen Verhältnisse der aufwachsenden Geschlechter 
zur Mutter. Während der Sohn durch die Negation der Mutter 
zur Unabhängigkeit strebe, begreife sich die Tochter durch 



Florian Sprenger

270

die länger anhaltende prä-ödipale Beziehung zur Mutter als 
relational verfasst. Die Position des (erwachsenen) Manns ist 
für Hartsock die Position einer abstrakten Männlichkeit, die 
nur durch Unterwerfung und Herrschaft zu Selbstbewusst-
sein gelangen kann. Dieser abstrakten Männlichkeit stellt 
Hartsock die relationale Weiblichkeit gegenüber. Sie bezieht 
sich zwar nicht auf ökofeministische Theorien, die Relationali-
tät, die sie betont, läuft aber auf eine ähnliche Denkfigur der 
Verbundenheit hinaus. Erst wenn die abstrakte Männlichkeit 
von einem relationalen Standpunkt ersetzt sei, werde es mög-
lich, die patriarchale Struktur der herrschenden Klasse, aber 
auch des Proletariats zu überwinden und Wissenschaft an die 
politischen Bedürfnisse der Gesellschaft zu binden. Aus die-
sem Grund will Hartsock die Dialektik von Herr und Knecht 
überwinden, weil sie konstitutiv für eine ausbeutende Männ-
lichkeit sei.33

Hartsocks Text gilt als Grundlage der standpoint episte­
mologies und ist zum Ausgangspunkt einer intensiven Debatte 
geworden. Seine starken Thesen haben aber auch viel Kritik 
aus den eigenen Reihen hervorgerufen, die sich zunächst 
darauf richtet, dass die Erfahrung von Frauen in Hartsocks 
Ansatz monolithisch sei. Sie berücksichtige zu wenig die indi-
viduellen Unterschiede, die von weiteren Marginalisierungen 

33	 In dieser Hinsicht kritisiert Nadine Changfoot an Hartsocks Hegel-Lektüre, 
dass die Uneindeutigkeit des Selbst und die Unhintergehbarkeit des Anspruchs 
auf Anerkennung verloren gehe. Bei Hegel seien Herr und Knecht, Selbst und An
deres nicht als radikale Gegenüberstellung, sondern als dialektisch miteinander 
verschränkt gedacht – zumal der Herr in seinem Herrschaftsanspruch an der 
Erlangung von Selbstidentität scheitert. Vgl. Nadine Changfoot,  „Feminist Stand-
point Theory, Hegel and the Dialectical Self“, in: Philosophy & Social Criticism 30:4 
(2004), S. 477–502, hier S. 486. Deshalb könne man, so Changfood weiter, Herr und 
Knecht nicht umstandslos mit Mann und Frau gleichsetzen. Hartsocks Ablehnung 
von Hegels Dialektik als maskulinistisch laufe ins Leere:  „Hegel did believe that 
only men were capable of full self-consciousness; but, this does not mean […] that 
his theory of self-consciousness is phallocratic in and of itself.“ Ebd., S. 498.



6. Standpunkt und Situiertheit – Interventionen des Feminismus

271

abhängen – eine weiße Frau habe einen anderen Standpunkt 
als eine schwarze Frau. Bereits 1983 weist Alison Jaggar darauf 
hin, wie schwierig es ist, von  „dem Standpunkt“ der Frauen zu 
sprechen.34 Deshalb sei ein Ansatz nötig, der später als inter-
sektional verstanden wird, weil er das in den Blick nimmt, 
was das Combahee River Collective als  „interlocking systems 
of oppression“ bezeichnet.35 Diskriminierungen (in Bezug auf 
Geschlecht, Klasse, Körper, Religion etc.) addieren sich in 
diesem Sinne nicht einfach, sondern überkreuzen sich und 
führen zu je individuellen Diskriminierungserfahrungen.36 
Eine marxistische Theorie des feministischen Standpunkts 
liefe hingegen Gefahr, nur für weiße Frauen zu sprechen 
und die Unterdrückungsverhältnisse, in denen sich andere 
Frauen befinden, unangetastet zu lassen. Bereits 1979 formu-
liert Audre Lorde in ihrem einflussreichen Text  „The Master’s 
Tools Will Never Dismantle the Master’s House“ eine solche 
Kritik am Feminismus weißer Akademikerinnen:

If white American feminist theory need not deal with the diffe-
rences between us, and the resulting difference in our oppressions, 
then how do you deal with the fact that the women who clean your 
houses and tend your children while you attend conferences on 
feminist theory are, for the most part, poor women and women of 
Color? What is the theory behind racist feminism?37

34	 Vgl. Alison M. Jaggar, Feminist Politics and Human Nature, Totowa: Rowman & 
Allanheld 1983. Dazu auch Terry Winant,  „The Feminist Standpoint: A Matter of 
Language“, in: Hypatia 2:1 (1987), S. 123–148; Sandra Harding, Whose Science? Whose 
Knowledge? Thinking from Women’s Lives, Ithaca: Cornell University Press 1991, S. 163.
35	 Combahee River Collective,  „A Black Feminist Statement“, S. 362.
36	 Vgl. Kimberle Crenshaw,  „Demarginalizing the Intersection of Race and Sex: 
A Black Feminist Critique of Antidiscrimination Doctrine, Feminist Theory and 
Antiracist Politics“, in: University of Chicago Legal Forum 1 (1989), S. 139–167.
37	 Audre Lorde,  „The Master’s Tools Will Never Dismantle the Master’s House“, in: 
dies., Sister Outsider, Berkeley: Crossing Press 1984, S. 110–114, hier S. 113.



Florian Sprenger

272

Die standpoint epistemologies werden in der Folge um die Stand-
punkte von nicht-weißen, indigenen oder queeren Personen 
erweitert. In einem autobiografischen Text von 1984 beschreibt 
bell hooks in dieser Hinsicht, wie die schwarze Community 
in ihrer Heimatstadt in Kentucky eine  „oppositional world-
view“ entwickelt habe:  „a mode of seeing unknown to most of 
our oppressors, that sustained us, aided us in our struggle to 
transcend poverty and despair, strengthened our sense of self 
and solidarity.“38 Die an Hartsock anschließenden feminis
tischen Arbeiten verwenden entsprechend große Anstren-
gung darauf, den Standpunkt von Frauen und anderen 
marginalisierten Gruppen nicht zu essentialisieren oder zu 
relativieren – auch wenn ihnen mitunter genau das vorgeworfen  
wird.39

In Anbetracht dieser Kritik besteht das große Verdienst der 
standpoint epistemologies darin, die Erkenntnisansprüche mar-
ginalisierter Gruppen ernstzunehmen. Von ihrem Standpunkt 
aus können sie die sozialen Gegebenheiten auf eine Weise 
erfassen, die von anderen Standpunkten aus unerreichbar ist. 
Marginalisierte Standpunkte werden so zum Ausgangspunkt 
von Veränderungen. Ganz in diesem Sinn betonen in den frü-
hen 1990er Jahren Stuart Hall, Paul Gilroy, Patricia Hill Col-
lins oder Homi Bhabha in ihren Arbeiten zur Erfahrung der 
Diaspora die Vorteile hybrider, mehrfach positionierter Stand-
punkte.40 Gilroy etwa unterstreicht die Bedeutung des  „stand-
point of dislocation“41 und Collins spricht mit Blick auf die 

38	 hooks, Yearning, S. 230.
39	 Aus feministischer Richtung wird dieses Argument von Kathi Weeks angeführt: 
Kathi Weeks,  „Labor, Standpoints, and Feminist Subjects“, in: Sandra Harding 
(Hg.), The Feminist Standpoint Theory Reader, London: Routledge 2004, S. 181–194, 
hier S. 183.
40	 Vgl. Hall, Cultural Identity and Diaspora; Homi Bhabha, The Location of Culture, 
London: Routledge 1994.
41	 Paul Gilroy, The Black Atlantic: Modernity and Double Consciousness, London: 
Verso 1993, S. 160.



6. Standpunkt und Situiertheit – Interventionen des Feminismus

273

Erfahrungen von schwarzen Frauen, die im Haushalt weißer 
Familien arbeiten, vom Standpunkt der  „outsiders within“42.

Dieser Gedanke eines epistemischen Vorteils bestimmter 
Standpunkte (und damit der mit ihnen einhergehenden Erfah-
rungen) bringt allerdings ein Problem mit sich: Was dabei ten-
denziell unter den Tisch fällt, ist die von Marx betonte Not-
wendigkeit der Überwindung von Klassengegensätzen und 
mithin von Klassenstandpunkten durch die Revolution.43 
Um dieses Problem kreisen denn auch die weiteren feminis-
tischen Diskussionen dieser Zeit: Ist die Auseinandersetzung 
mit Betroffenheit die Bedingung für die Überwindung der der 
Betroffenheit vorausgehenden sozialen Ungerechtigkeit? Oder 
verdeckt der Fokus auf die individuelle Betroffenheit nicht 
gerade die Möglichkeit ihrer Überwindung, weil diese Betrof-
fenheit zum Ausgangspunkt von Wissen und Verortung wird?

6.3  Standpoint epistemologies (Sandra Harding)

Die erkenntnistheoretischen Konsequenzen des feminist stand­
points werden von der feministischen Wissenschaftstheorie 
Mitte der 1980er Jahre aufgenommen und ausformuliert. Phi-
losophisch gesprochen gehen die zu dieser Zeit entstehenden 
standpoint epistemologies von einer grundsätzlichen Unzuläng-
lichkeit der traditionellen Erkenntnis- und Wissenschafts-
theorie sowie ihres Wahrheitsbegriffs aus. Sie erweitern die 
These der Standortgebundenheit allen Wissens zu einer Kritik 
am Objektivitätsverständnis der Wissenschaft. Traditionelle 
Wissenschaft könne die je individuellen Bedingungen, sozia-
len Kontexte und Verkörperungen von Wissen nicht zum Teil 

42	 Vgl. Patricia H. Collins,  „Learning from the Outsider Within: The Sociological 
Significance of Black Feminist Thought“, in: Social Problems 33:6 (1986), S. 14–32.
43	 Ich danke Christian Voller für Diskussionen über diesen Punkt.



Florian Sprenger

274

des Forschungsprozesses machen, sei also nicht reflexiv. In der 
neuzeitlichen Wissenschaft werde das  „Subjekt der Erkennt-
nis stets in einem nicht-empirischen Begriff“ gefasst.44 Für die 
feministischen Standpunkttheorien ist hingegen klar, dass die 
Erfahrung eines Subjekts von gesellschaftlichen ebenso wie 
von körperlichen Faktoren abhängt. Dieser Fokus auf erkennt-
nistheoretische Fragen sollte aber nicht als eine Abkehr vom 
politischen Bestreben nach der Veränderung dieser Bedin-
gungen verstanden werden, sondern zielt auf ihren Kern: eine 
grundsätzliche Umformulierung der Voraussetzungen von 
Wissen und Erfahrung als sozialen Kategorien, die für den 
Kampf gegen Ungleichheit und Diskriminierung hilfreich 
sind. Das gemeinsame Ziel dieser im Detail sehr unterschied-
lichen Ansätze besteht darin, dem partialen, lokalen und 
damit parteiischen Wissen, das von einer unterdrückten Posi-
tion aus möglich ist, einen Objektivitätsanspruch zu geben. 
Dazu entkoppeln diese Ansätze in einer wissenschaftshisto-
risch überaus voraussetzungsreichen Bewegung Objektivität 
und (unparteiische) Neutralität.

Um das Verhältnis von Wissen und Erfahrung vom femi-
nistischen Standpunkt aus zu analysieren, ist ein neues Voka-
bular nötig, das im Anschluss an Hartsock von Autorinnen 
wie Sandra Harding, Evelyn Fox Keller oder Helen Longino 
ausformuliert wird. Ihre Arbeiten stehen in engem Austausch 
mit den sozialkonstruktivistischen Ansätzen dieser Zeit und 
entfalten in diesem Zusammenhang ihre volle Wirkung. 
Dabei spielt insbesondere Lukács erneut eine Rolle.45 Dessen 
Ansatz bindet, wie Frederic Jameson herausgearbeitet hat, die 

44	 Singer,  „Feministische Wissenschaftskritik und Epistemologie“, S. 292.
45	 Zu den Verbindungen der standpoint epistemologies zu Marx und Lukács vgl. 
W. S. Cameron,  „The Genesis and Justification of Feminist Standpoint Theory in 
Hegel and Lukács“, in: Dialogue and Universalism 15:3-4 (2005), S. 19–41; Mariana 
Teixeira:  „The Revolutionary Subject in Lukács and Feminist Standpoint Theory: 
Dilaceration and Emancipatory Interest“, in: Gregory R. Smulewicz-Zucker (Hg.), 



6. Standpunkt und Situiertheit – Interventionen des Feminismus

275

Wahrheitsansprüche von Aussagen bereits in den 1920er Jah-
ren systematisch an soziale Strukturen und gesellschaftliche 
Erfahrungen von Gruppen.46 Für Lukács ist die Erkenntnis der 
gesellschaftlichen Verhältnisse relativ zum Standpunkt des 
Individuums in der Gesellschaft, der wiederum Handlungs-
möglichkeiten eröffnet oder verschließt. Deshalb verwundert 
es nicht, dass dieser Gedanke sechzig Jahre später anschluss-
fähig an die sozialkonstruktivistischen Bewegungen ist, die 
insbesondere in der Wissenschaftstheorie die Standort
gebundenheit allen Wissens betonen und marginalisierte 
Standpunkte in den Blick nehmen.47 Während der Klassen-
standpunkt bei Marx, Engels oder Lukács allerdings aus-
schließlich auf die gesellschaftlichen Verhältnisse beschränkt 
ist und sich die Welt dem Proletariat und der Bourgeoisie 
ansonsten identisch darbietet, wird diese Denkfigur von den 
sozialkonstruktivistischen Ansätzen zu einer allgemeinen 
Erkenntnistheorie ausgeweitet.48

Besonders deutlich wird der Anspruch auf ein anderes, sich 
von diesem Konzept von Wissenschaft absetzendes (Selbst-)
verständnis von der Philosophin Sandra Harding formu-
liert:  „Since the mid-1970s, feminist criticisms of science have 
evolved from a reformist to a revolutionary position, from 
analyses that offered the possibility of improving the science 
we have, to calls for a transformation in the very foundations 
both of science and of the cultures that accord it value.“49 Von 
der Frage nach der Bedeutung von Frauen in der Wissenschaft 

Confronting Reification: Revitalizing Georg Lukács’s Thought in Late Capitalism, Leiden: 
Brill 2020, S. 227–251.
46	 Jameson,  „History and Class Consciousness as an ‚Unfinished Project‘“, S. 63.
47	 Der in den 1980er Jahren entstehende Sammelbegriff des Sozialkonstruktivis-
mus ist zwar unscharf und ruft rasch Gegenreaktionen hervor, hat sich aber doch 
eingebürgert, um eine Reihe von Ansätzen zu kennzeichnen, die Wissen nicht als 
gegeben nehmen, sondern die Praktiken seiner Verfertigung untersuchen.
48	 Ich danke Christian Voller für diesen Hinweis.
49	 Harding, Whose Science? Whose Knowledge?, S. 9.



Florian Sprenger

276

seien feministische Ansätze zur Frage nach der Rolle von Wis-
senschaft für den Feminismus übergegangen – eine Frage, die 
neue Konzepte von Wissenschaftlichkeit, Objektivität und 
Wahrheit erfordere. Diese neuen Konzepte sollen sich von der 
als sexistisch, rassistisch, klassistisch und kolonial identifizier-
ten traditionellen Wissenschaft lösen. Die Antwort, die diese 
Wissenschaftstheoretikerinnen auf die Attacken der etablier
ten akademische Welt gegen die feministischen Ansprüche 
einer engagierten, verorteten und verkörperten Wissenschaft 
geben, besteht dementsprechend in der Entkopplung von 
Objektivität und Neutralität. Feministische Wissenschaft 
könne nicht neutral, aber sehr wohl objektiv sein. Keine Wis-
senschaft sei unabhängig von der politischen Situation, in der 
Frauen und andere Gruppen unterdrückt werden. Auch eine 
sich als politisch verstehende Wissenschaft soll den Anspruch 
auf eine objektive Beschreibung der gegebenen Verhältnisse 
aufrechterhalten. Die Herausforderung der neuen Ansätze 
besteht in dieser Hinsicht darin, zugleich eine Epistemologie 
und eine Methodologie zu sein und in beidem auf soziale Ver-
änderungen zu zielen.50

Ein Standpunkt meint also gerade nicht die individuelle, 
unvermittelte Perspektive auf die Welt, sondern die Aus
einandersetzung mit den Bedingungen dieser Position für 
die eigenen Aussagen. Erfahrung und Identität werden nicht 
essenzialisiert, sondern als historische Kategorien verstanden, 
die den jeweiligen sozialen Standpunkt prägen. Epistemolo-
gien werden von Harding in diesem Sinn als historisch kon-
textualisierte Lösungen für spezifische Probleme verstanden, 
die sich bestimmten Gruppen zu bestimmten Zeitpunkten 
stellen. Sie sind nie neutral und es kann, wie Sarah Bracke und 

50	 Vgl. Sandra Harding,  „Introduction: Standpoint Theory as a Site of Political, 
Philosophic, and Scientific Debate“, in: dies. (Hg.), The Feminist Standpoint Theory 
Reader, London: Routledge 2004, S. 1–16, hier S. 2.



6. Standpunkt und Situiertheit – Interventionen des Feminismus

277

María Puig de la Bellacasa daran anschließend betonen, nicht 
die eine Epistemologie für alle Standpunkte geben.51

Mit diesen Vorannahmen stellt sich die Aufgabe, die Stand-
ortgebundenheit aller Aussagen in ein neues wissenschaft
liches Selbstverständnis zu integrieren – genau das ist das Pro-
jekt, das Harding über zahlreiche Bücher hinweg unter dem 
Stichwort  „strong objectivity“ verfolgt. Die Standpunkte von 
Frauen sind für Harding der Ausgangspunkt für eine wissen-
schaftliche Auseinandersetzung mit den (vor allem sozialen 
und ökonomischen) Bedingungen dieser Standpunkte. Diese 
Auseinandersetzung kann sich nicht auf einen neutralen 
Standpunkt zurückziehen, sondern muss ihre eigenen Bedin-
gungen reflektieren und wird dadurch zur  „strong objectivity“. 
Harding nennt drei Ansätze, aus denen sich ein alternatives 
feministisches Konzept von wissenschaftlicher Objektivität 
zusammensetzen sollte: erstens aus einem feministischen 
Empirismus, der Wissenschaft weniger vorurteilsfrei machen 
soll, zweitens aus den standpoint epistemologies, die mit Bezug 
auf den Marxismus die soziale Position von Wissen beach-
ten, und drittens aus einem feministischen Postmodernismus, 
der die Machtdynamik analysiert, die hinter der Annahme 
von Objektivität steht.52 Mit diesen drei Tendenzen würde 
eine  „strong objectivity“ möglich, die im Gegensatz zur  „weak 
objectivity“ auf ein methodisches Postulat hinausläuft:  „The 
situation of the epistemic agent should be part of the epistemic 
claim“.53 Starke Objektivität meint, dass die Vielfalt möglicher 
Standpunkte in die Beobachtung einfließt, während schwa-
che Objektivität die Existenz unterschiedlicher Standpunkte 
grundsätzlich verneint. Jemand, dessen Standpunkt dominant 

51	 Vgl. Sarah Bracke und María Puig de la Bellacasa,  „Building Standpoints“, in: 
Sandra Harding (Hg.), The Feminist Standpoint Theory Reader, London: Routledge 
2004, S. 309–316.
52	 Harding, Whose Science? Whose Knowledge?, S. 24 f.
53	 Hundleby,  „Where Standpoint Stands Now“, S. 32.



Florian Sprenger

278

ist – etwa ein weißer, männlicher Professor –, könne sich nur 
dann kritisch zu seinem eigenen Standpunkt verhalten, wenn 
es dieser Person gelinge, sich aktiv mit dem eigenen Nicht-
Wissen und den Herausforderungen anderer Standpunkte 
auseinanderzusetzen.54 Genau diese Reflexivität möchte Har-
ding durch  „stronger standards for maximizing objectivity“ 
gewährleisten,55 um solche Wissensansprüche durch die refle-
xive Wendung auf den eigenen Standpunkt nachvollziehbar 
zu machen.

Stark wird Objektivität also durch die kritische Reflexion 
ihrer Voraussetzungen, ihrer Partialität und ihrer Nicht-Neu-
tralität – mithin durch den Einbezug des eigenen Standpunkts. 
Daraus folgt allerdings nicht, wie die Philosophin Cassandra 
Pinnick Harding vorwirft, dass Frauen als marginalisierte 
Gruppe automatisch bessere Wissenschaft machen und der 
Wahrheit näher kommen als Männer.56 Gemeint ist vielmehr, 
dass vom marginalisierten Standpunkt aus eine Erkenntnis 
möglich ist, die potenziell dabei helfen kann, Benachteiligun-
gen zu reduzieren, und so zum Fortschritt der Wissenschaft 
beiträgt. Es geht den standpoint epistemologies nicht um den 
context of justification, die nachträgliche abstrakte Begrün-
dung einer Hypothese, sondern um den context of discovery, 
den konkreten Prozess, in dem eine Hypothese – von einem 
Standpunkt aus – überhaupt erst entdeckt und formuliert wird.

In dieser Hinsicht führt der im Kern marxistische Gedanke, 
dass der Klassenzugehörigkeit und der damit einhergehen-
den gesellschaftlichen Position ein Erkenntnis- und Verände-

54	 Vgl. Harding, Whose Science? Whose Knowledge?, S. 272–295.
55	 Sarah Harding,  „Rethinking Standpoint Epistemology. What is ‚Strong Objec-
tivity‘?“, in: The Centennial Review 36:3 (1992), S. 437–470, hier S. 458.
56	 Cassandra L. Pinnick,  „Feminist Epistemologies. Implications for the Philoso-
phy of Science“, in: Cassandra L. Pinnick, Noretta Koertge und Robert F. Almeder 
(Hg.), Scrutinizing Feminist Epistemology: An Examination of Gender in Science, New 
Brunswick: Rutgers University Press 2003, S. 20–30, hier S. 23.



6. Standpunkt und Situiertheit – Interventionen des Feminismus

279

rungspotenzial innewohnt, zu einem Problem: Marx, Engels 
und Lukács sind selbst keine Proletarier, sehen sich aber in 
der Lage, die Klassenstandpunkte des Kapitalismus zu ana-
lysieren. Dieser Widerspruch gilt auch für mich selbst: Ich bin 
weder Proletarier noch Frau und gehöre keiner gesellschaft-
lich marginalisierten Gruppe an. Wenn die zugespitzte Theo-
rie des Klassenstandpunkts und der standpoint epistemologies 
stimmt, dürfte ich also nicht zur Erkenntnis dieser Verhält-
nisse in der Lage sein (kann sie aber durch die Vermittlung 
anderer verstehen).

Dem Marxismus stellt sich dieses Problem, insofern der 
Klassenstandpunkt einer Artikulation bedarf, um wirksam zu 
werden, also eine:n Stellvertreter:in, die oder der im Namen 
der Klasse spricht. Diese Stellverteter:innen müssen zu Pro-
letarier:innen werden, indem sie in der Theorie deren Stand-
punkt teilen. Auch in den standpoint epistemologies sind Stand-
punkte immer durch die vermittelt, die für sie sprechen. Die 
Standpunkttheoretikerinnen sprechen zugleich als Frauen 
und für Frauen. Dick Pels hat diesen Widerspruch zusammen-
gefasst:

Critical intellectuals indeed find themselves in a contradictory 
social location, because they identify with the oppressed but 
simultaneously take their distance from their unmediated expe-
riences of oppression. Marginal standpoints by themselves do not 
suffice; they must be intellectualized, pass through theory, which 
evidently requires the guiding presence of the professionals of 
theory themselves.57

Harding spricht deshalb von verräterischen ( „traitorous“) und 
disloyalen Positionen, die es erlauben, den Standpunkt margi-
nalisierter Identitäten intellektuell nachzuvollziehen:  „Let us 
develop traitorous agendas on behalf of these other projects so 

57	 Pels,  „Strange Standpoints“, S. 78.



Florian Sprenger

280

that we may learn better how to be ‚disloyal to civilization‘ in 
all the ways it so richly deserves.“58

Hardings Arbeiten bringen die Akteur:innen dieser Debat-
ten immer wieder ins Gespräch, schaffen Diskussionsforen 
und stellen die oft verwinkelten Debatten übersichtlich dar.59 
Sie macht jedoch auch deutlich, dass der Erfolg dieser Ansätze 
eng an die Situation der 1980er Jahre gebunden ist:  „Feminist 
standpoint epistemology was evidently an idea whose time 
had come, since most of these authors worked independently 
and unaware of each other’s work.“60 Auch der Humangeograf 
Dragos Simandan hat zwanzig Jahre später die Bedingungen 
dieses Diskurses hervorgehoben und nennt eine Reihe von 
Voraussetzungen:

a distinctly spatial sensitivity, a geographical vocabulary for thin-
king through the possibility and privilege of knowledge, an acute 
awareness of the highly politicized processes of knowledge pro-
duction, a concern for sociopolitical relevance […], and an explo-
ration of the problematic of embodiment and embodied cognition 
that predates non-representational theory.61

Feministische Theorien stehen, so kann man aus diesen His-
torisierungsversuchen schließen, im Kern der theoretischen 
Auseinandersetzungen der späten 1980er Jahre, die die Wis-
senschaftslandschaft nachhaltig prägen und in vielerlei Hin-
sicht verändern.62

58	 Harding, Whose Science? Whose Knowledge?, S. 292.
59	 Vgl. Sandra Harding (Hg.), The Feminist Standpoint Theory Reader, London: Rout-
ledge 2004.
60	 Sarah Harding,  „Comment on Hekman’s ‚Truth and Method: Feminist Stand
point Theory Revisited‘. Whose Standpoint Needs the Regimes of Truth and 
Reality?“, in: Signs 22:2 (1997), S. 382–391, hier S. 389.
61	 Dragos Simandan,  „Revisiting Positionality and the Thesis of Situated Know-
ledge“, in: Dialogues in Human Geography 9:2 (2019), S. 129–149, hier S. 141.
62	 In der Wissenschaftstheorie sind diese Ansätze von Helen Longino und Lynn 
Hankinson Nelson weitergeführt worden: Helen Longino, Science as Social Know­



6. Standpunkt und Situiertheit – Interventionen des Feminismus

281

In diesem Zusammenhang werden – bei Weitem nicht so 
aufgeladen wie heute – eine ganze Reihe zentraler Prämissen 
verhandelt, deren Nachwirkungen für die aktuellen Debatten 
um Identitätspolitik bedeutsam sind. So kritisiert Susan Hek-
man 1997 im Rahmen einer in der Zeitschrift Signs ausgetra-
genen und viel beachteten Debatte, dass standpoint epistemo­
logies die je individuelle Basis von Erfahrung zugunsten einer 
Essenzialisierung von Gruppen vernachlässigen würden – ein 
Argument, das sich heute in mitunter trivialisierter Form als 
Kritik an identitätspolitischen Kategorien wiederholt.63 Desto 
stärker die von einem Standpunkt aus mögliche Erkenntnis 
an die Identität der Person gebunden wird – also an die Grup-
penkategorien, die sie erfüllt –, desto schwieriger werde es, mit 
unterschiedlichen Standpunkten umzugehen und sich mit 
anderen Standpunkten zu solidarisieren. Patricia Hill Collins 
hält Hekman entgegen, dass Situiertheit nur im Verhältnis 
zu anderen möglich, also immer gesellschaftlich eingebettet 
sei.64 Sie wirft Hekman daher im Gegenzug eine Depolitisie-
rung des Standpunkts vor. Ein Standpunkt sei keine Perspek-
tive, sondern eine relationale Errungenschaft, die gemeinsam 
erkämpft werden müsse – insbesondere für die outsiders within. 
Collins wehrt sich dagegen, unterdrückten Gruppen per se 
einen Vorteil zuzusprechen, sondern betont in einer noch 
für die heutigen Debatten lehrreichen Wendung, dass indivi
duelles, situiertes Wissen in einer Anstrengung des Kollektivs 
erkämpft werden muss.65

ledge, Princeton: Princeton University Press 1990; Lynn H. Nelson, Who Knows: 
From Quine to a Feminist Empiricism, Philadelphia: Temple University Press 1990.
63	 Susan Hekman,  „Truth and Method: Feminist Standpoint Theory Revisited“, in: 
Signs: Journal of Women in Culture and Society 22:2 (1997), S. 341–365.
64	 Patricia H. Collins,  „Comment on Hekman’s ‚Truth and Method: Feminist 
Standpoint Theory Revisited’. Where’s the Power?“, in: Signs 22:2 (1997), S. 375–381.
65	 Patricia H. Collins, Fighting Words: Black Women and the Search for Justice, Min-
neapolis: University of Minnesota Press 1998.



Florian Sprenger

282

6.4  „Situated Knowledges“ (Donna Haraway)

Der Film Donna Haraway reads “The National Geographic” on 
Primates von 1987 wird von einer eindrücklichen Szene eröff-
net: Haraway hält einen Wollballen in der Hand, dessen Fäden 
chaotisch verwirrt sind. Während sie beschreibt, worum es 
in diesem Film geht – die Konstruktion von Natur durch den 
Binarismus von Mensch und Affe –, spielt sie mit der Wolle 
und nimmt die feministische Praxis des Strickens auf. Die 
Geste, mit der sie die Fäden behandelt, entspricht dem, was 
sie erklärt:  „Let’s take culture apart like these balls of yarn.“66 
Die Kritikerin sei mit einer Welt konfrontiert, die einem sol-
chen Wollballen ähnlich sehe – alles ist verworren und ver-
wirrend, man weiß nicht, wo man beginnen soll, es gibt kei-
nen Anfang und kein Ende, kein hinten und kein vorne.  „One 
way to approach the situation is to pull on a thread and begin 
to untangle the ball of meanings, and begin to trace through 
one thread, and then another, what gets to count as nature, for 
whom and when, and how much it costs to produce nature at 
a particular point in history for a particular group of people.“67

Dem Stoffballen der Kultur kann man sich nicht nähern, 
indem man ihn von außen betrachtet und der unübersicht-
lichen und verwirrten Welt, die er bildet, unbeteiligt ent
gegentritt. Es gibt keinen Ursprung dieser Verwirrung, an den 
man durch schrittweise Analyse gelangen könnte, weil jeder 
Schritt der Entwirrung zur Verwirrung beiträgt. Von einem 
Standpunkt außerhalb des Stoffballens aus lässt sich dessen 
Gewebe nicht aufflechten. Man kann sich seiner Welt aber 
auch nicht nähern, indem man an allen Fäden zugleich zieht 
oder versucht, unterschiedliche Enden parallel zu bearbei-

66	 Donna Haraway reads “The National Geographic” on Primates, Paper Tiger Tele-
vision, 1987.
67	 Ebd.



6. Standpunkt und Situiertheit – Interventionen des Feminismus

283

ten. Der Versuch, die Fäden mit einer Schere durchzuschnei-
den, würde dazu führen, nur noch Bruchstücke in der Hand 
zu halten. Man kann den Stoffballen weder zerkleinern noch 
in seiner Gesamtheit durchdringen, sondern muss sich in ihn 
hineinbegeben. Die Linearität des Fadens ist nur ein tempo
rärer Zustand. Seine Entwirrung erfordert Involvierung – und 
genau das tut Haraway in einer Nahaufnahme: Sie nimmt ein-
zelne Fäden in die Hand und zieht vorsichtig an ihnen, um 
ihren Verknotungen mit anderen Fäden zu folgen und sie 
langsam in ihrer Wechselwirkung zu entwirren – ausgehend 
von dem Ort, an dem sie anfängt, nicht außerhalb und nicht 
überall, sondern situiert. Zieht sie mit den Fingern an einem 
Faden, bewegen sich auch andere Fäden. Mit der Auflösung 
jedes Knotens entsteht eine neue Verwirrtheit und die Welt 
des Stoffballens verändert sich mit jeder Bewegung. Jede neue 
Konstellation bleibt auf den Ort bezogen, von dem aus der Ball 
entwirrt wird und sich durch Ziehen und Fädeln auf neue 

Abb. 6: Donna Haraway reads “The National Geographic” on Primates, Paper 
Tiger Television, 1987, Screenshot



Florian Sprenger

284

Weise verwirrt, während langsam das Gewebe an Bedeutun-
gen hervortritt, aus dem sich Kultur zusammensetzt. In die-
sem Sinn ist die Kritikerin in das involviert, was sie bearbeitet. 
Sie verändert es durch ihre eigene Auseinandersetzung.

Angesichts dieser vielschichtigen Verschränkungen er
scheint die Metapher des Standpunkts zu statisch und zu fix, 
um einem Verständnis von Kultur als Gewebe aus Bedeutun-
gen gerecht zu werden. Die Instanz, die von ihrem Standpunkt 
aus Wissen erlangt, produziert oder weitergibt, stützt sich in 
der Standpunkttheorie Hardings auf Sprache und Bedeutung. 
Im Mittelpunkt ihres Interesses stehen, zugespitzt gesagt, die 
Klärung und Entzerrung der von diesem Standpunkt aus mög-
lichen Aussagen sowie die Standardisierung von Reflexivität 
zum Zwecke ihrer Nachvollziehbarkeit. Einen Stoffballen 
kann man so jedoch nicht entwirren.

In ihrem 1988 erschienenen Text  „Situated Knowledges – 
The Science Question in Feminism and the Privilege of Par-
tial Perspective“ antwortet Haraway auf Hardings Buch The 
Science Question in Feminism. Sie formuliert eine freundschaft-
liche Kritik am Fokus auf die sprachgebundene, konsens
orientierte und auf Eindeutigkeit bedachte Reflexion – ein  „re
writing“, wie sie es später nennt.68 Standpunkte sollen Harding 
zufolge weitergegeben und kommuniziert werden. Situiert-
heit verkompliziert diese Lage. Haraways eigener Bezug auf 
Reflexivität speist sich historisch aus der politischen Praxis 
des Feminismus. Immer wieder kommt sie in ihrem Text auf 
die politischen Kämpfe marginalisierter, insbesondere indi-
gener und feministischer Gruppen zu sprechen. Anhand von 
deren Kämpfen um politische Anerkennung entwickelt Hara-
way ihren Begriff der Situiertheit. Darüber nachzudenken 
bedeute, die eigene Situiertheit auf die Reichweite des eigenen 

68	 Wylie et al.,  „Standpoint theory was never supposed to be a theory about iden-
tity. Interview with Donna Haraway“.



6. Standpunkt und Situiertheit – Interventionen des Feminismus

285

Wissens zu beziehen und sich vom Anspruch auf universali-
sierbares, neutrales Wissen zu verabschieden, ohne jedoch 
den Anspruch auf Objektivität und Wissenschaftlichkeit 
aufzugeben. Und sich zu situieren heiße zugleich, die eigene 
Situiertheit stets als partial und fragmentarisch zu begreifen. 
Von dieser Position aus gebe es Kriterien für besseres und 
schlechteres Wissen, Wissen also, das die Welt besser oder 
schlechter erfasst. Aber mit diesem Wissen sei es kaum noch 
möglich, marginalisiertes oder unterdrücktes Wissen auf-
grund von Positionen abzuwerten.

Um diese Wendung von Reflexivität auf die Bedingungen 
ihrer Sichtbarmachung darzustellen, möchte ich zunächst den 
komplexen Zusammenhang von feministischen und sozial-
konstruktivistischen Ansätzen erläutern, innerhalb dessen 
Haraway sich verortet. Davon ausgehend zeige ich die Impli-
kationen dieser reflexiven Wendung für den Ort, von dem aus 
sich das Subjekt in Relation zur Welt setzt und frage schließ-
lich, wie sich dieser Begriff der Situiertheit zu Heideggers 
Begriff der Befindlichkeit verhält. Daran schließt im nächsten 
Abschnitt die Frage nach den Konsequenzen der damit ein-
hergehenden Verschiebung von marxistischen hin zu phäno
menologischen Erklärungen an.

Schon auf den ersten Seiten ihres Textes verortet Hara-
way ihren Ansatz im konservativen Backlash, der in den USA 
mit der Präsidentschaft Ronald Reagans, dem Ende des Kal-
ten Krieges und der Durchsetzung neoliberaler Regierungs
formen einhergeht. Diese Lage erfordere eine Rückbesin-
nung auf das, was die feministischen  „special interest groups“ 
der 1980er Jahre zusammengehalten habe.69 Entsprechend 
arbeitet Haraway, so Karin Harrasser, an einem neuen theo
retischen Rahmen für  „Beziehungs- und Wissensformen, die 
alles andere als harmonisch sind, aber in ihrer Ambivalenz 

69	 Haraway,  „Situated Knowledges“, S. 575.



Florian Sprenger

286

und Kontradiktion tagtäglich ein Zusammenleben ermög-
lichen“.70 Es geht um nicht weniger als um die Frage der 
Koexistenz von Individuen (und anderen Wesen) mit völlig 
unterschiedlichen Weltbezügen unter den Vorzeichen des 
Kapitalismus. Der Stoffballen der Bedeutungen ist nicht nur 
ein Netz von Referenzen, sondern das Gewebe des Lebens. Es 
kommt darauf an, wie gemeinsam Wissen über Erfahrungen 
hergestellt und verarbeitet wird.

Während – zugespitzt gesagt – Hartsock auf die Überwin-
dung kapitalistischer Unterdrückungsstrukturen und Harding 
auf die Berücksichtigung marginalisierter Standpunkte 
durch Standardisierung zielt, geht es Haraway um eine Ver-
komplizierung der Lage des Subjekts an einem Ort, den sie 
als Schnittpunkt von Relationen fasst. Vom archimedischen 
Punkt der Situiertheit und des je partialen Blicks auf die Welt 
aus erlangt der Problemkomplex der Kontextabhängigkeit von 
Wissen neue Bedeutung. Entscheidend ist dabei einerseits der 
reflexive Rückbezug des Wissens auf die Position des oder der 
Wissenden und andererseits die Materialität und Medialität 
der Verfahren, mit denen sich Subjekte auf die Welt beziehen. 
Der in der sozialkonstruktivistischen Wissenschaftsforschung 
und den Social Studies of Science Ende der 1980er Jahre 
intensiv diskutierte Begriff der Reflexivität impliziert in die-
ser Hinsicht, die Produktionsbedingungen von Wissen in die-
ses einzubeziehen. Beispielsweise ist ein Text reflexiv, der die 
eigenen Schreibweisen und medialen Bedingungen ausstellt.71 

70	 Karin Harrasser,  „Treue zum Problem. Situiertes Wissen als Kosmopolitik“, in: 
Astrid Deuber-Mankowsky und Christoph F. E. Holzhey (Hg.), Situiertes Wissen und 
regionale Epistemologie. Zur Aktualität Georges Canguilhems und Donna J. Haraways, 
Wien: Turia + Kant 2013, S. 241–259, hier S. 253.
71	 Vgl. Woolgar, „Reflexivity is the Ethnographer of the Text“; Bruno Latour,  „The 
Politics of Explanation“, in: Steve Woolgar (Hg.), Knowledge and Reflexivity: New 
Frontiers in the Sociology of Knowledge, London: Sage 1991, S. 155–176, hier S. 166. 
Kirsten Campbell hat die Bedeutung dieser Debatten um Reflexivität, d. h. die Aus-
einandersetzung mit den Bedingungen der Produktion von wissenschaftlichem 



6. Standpunkt und Situiertheit – Interventionen des Feminismus

287

Haraways Begriff der Situiertheit führt (parallel zu Suchmans 
Prägung dieses Konzepts) diesen Ansatz fort und wendet 
Situiertheit auf ähnliche Weise auf sich selbst an: Situiert
heit bedeutet nicht nur, dass alles Wissen in einer gegebenen 
Situation entsteht, sondern dass die sozialen, gesellschaft
lichen, ökonomischen und körperlichen Bedingungen dieser 
Situiertheit in das Wissen einfließen und das wissende Sub-
jekt sich nur durch seine Situiertheit auf die Welt beziehen  
kann.

Diese reflexive Wendung des Begriffs erlaubt es, den kon
struktivistischen Ansatz der Wissenschaftsgeschichte, zu dem 
Haraway selbst mit ihren früheren Arbeiten beigetragen hat, 
mit dem Anspruch der feministischen standpoint epistemo­
logies zusammenzudenken. Doch während die optische Meta
phorik der Reflexivität letztlich auf ein Spiel mit logischen 
Beobachtungsebenen hinausläuft, macht Situiertheit die 
Unterdrückungsmechanismen und Ungleichheiten sichtbar, 
die jede Position qua Verortung und Verkörperung prägen. 
Entsprechend wendet sich Haraway der Metapher der Dif-
fraktion zu, die solche optischen Überlagerungen umfasst. Mit 
diesem Begriff will sie die Geschlossenheit und Selbstbezüg-
lichkeit des Reflexionsvorgangs aufbrechen:  „The production 
of difference patterns might be a more useful metaphor for the 
needed work than reflexivity.“72

Wissen und der mit ihm einhergehenden Praxis, für Haraways Ansatz rekon
struiert: Kirsten Campbell,  „The Promise of Feminist Reflexivities: Developing 
Donna Haraway’s Project for Feminist Science Studies“, in: Hypatia 19:1 (2004), 
S. 162–182.
72	 Donna Haraway, Modest_Witness@Second_Millennium.FemaleMan_Meets_Onco­
Mouse, New York: Routledge 1997, S. 34. Auf diesen Begriff kann ich an dieser Stelle 
nicht näher eingehen, vgl. dazu Karen Barad, Agentieller Realismus. Über die Bedeu­
tung materiell-diskursiver Praktiken, Berlin: Suhrkamp 2012. Vgl. dazu auch Camp-
bell,  „The Promise of Feminist Reflexivities“ sowie Thomas Nyckel, Der agentielle 
Realismus Karen Barads. Eine medienwissenschaftliche Relektüre und ihre Anwendung 
auf das Digitale, Bielefeld: Transcript 2022.



Florian Sprenger

288

Der (geografische, soziale, kulturelle, biologische) Ort, an 
dem sich ein Subjekt als Instanz des Wissens befindet, ist für 
Haraway nicht nur ein Standpunkt, von dem aus Wissen mög-
lich ist, sondern eine Situation, in der das Subjekt auf seine 
Umgebung bezogen und Teil der mit ihr einhergehenden 
Machtkonstellationen ist. Für Haraway ist jeder Standpunkt 
partial, diese Partialität bestimmt aber wiederum, was das 
Subjekt wissen und wie es in die umgebende Situation invol-
viert sein kann. Die Metaphorik des Standpunkts hingegen 
läuft auf eine Gegenüberstellung hinaus, die David Harvey 
in einem Gespräch mit Haraway auf den Punkt gebracht 
hat:  „The situation is not something that is fixed. It is itself in 
flux and therefore situated knowledges are knowledges which 
are not built from some fixed standpoint but are integrated 
into the processes which are structuring and restructuring the 
world.“73 Mit dem Begriff der Situiertheit beschreibt Haraway 
die Bindung dieser Partialität an den spezifischen Ort, von 
dem aus ein Subjekt sich mittels der ihm gegebenen Techno-
logien der Wahrnehmung und Praktiken der Wissensgenerie-
rung auf die Welt beziehen kann.

Situiertheit geht entsprechend nicht im gesellschaftlichen 
Standpunkt auf, sondern muss weitaus umfassender gedacht 
werden und beinhaltet die Reflexion der sozialen Konstruk-
tion von situiertem Wissen. Wissen entspringt für Haraway 
keinem fixen Standpunkt, sondern ist Ergebnis eines Prozes-
ses, in dem sich das Subjekt zur Welt verhält und dadurch – 
ganz im Sinne Suchmans – die Welt und seine eigene Situiert-
heit verändert. Dieser ökologische Kern des Konzepts, der auf 
die gegenseitige Hervorbringung von Subjekt und Welt ebenso 
verweist wie auf Technologien des Sehens und Praktiken der 

73	 Donna Haraway und David Harvey,  „Nature, Politics, and Possibilities: A De
bate and Discussion“, in: Environment and Planning D: Society and Space 13:5 (1995), 
S. 507–527, hier S. 508.



6. Standpunkt und Situiertheit – Interventionen des Feminismus

289

Wissensproduktion, ist mit dem statischen Konzept des Stand-
punkts kaum denkbar.

Mit dem feministischen Verständnis situierten Wissens 
spielt Haraway diese reflexive Wendung auf eine ähnliche 
Weise wie der ethnomethodologische Ansatz Suchmans nicht 
nur abstrakt durch, sondern wendet sie konsequenterweise auf 
sich selbst an: Ein unsituiertes Sprechen ist für Haraway wie 
für Suchman keine Option mehr.

Die Grundlagen ihres Ansatzes formuliert Haraway bereits 
1981 in einem kurzen Text, der auch auf die gerade entstehen-
den Arbeiten von Hartsock und Harding eingeht. Dort fragt 
sie:  „Should feminists adopt a radical form of epistemology 
that denies the possibility of access to a real world and an 
objective standpoint?“74 Zu diesem Zeitpunkt ist Haraway 
noch skeptisch, ob die zeitgenössischen feministischen Theo-
rien eine solche Wissenschaftskritik leisten können. Die femi-
nistischen Ansätze sollten den Neutralitätsanspruch der Wis-
senschaft zurückweisen, ohne den Anspruch auf Objektivität 
und einen Zugang zur Welt aufzugeben. Die zu dieser Zeit ver-
tretenen Ansätze tendieren Haraway zufolge dazu, dem objek-
tiven Sprechen für alle, das für Wissenschaft charakteristisch 
ist, schlicht die Subjektivität der eigenen Erfahrung als Frau 
entgegenzustellen: den feminist standpoint.75 Die Gefahr läge 

74	 Donna Haraway,  „In the Beginning was the Word: The Genesis of Biological 
Theory“, in: Signs 6:3 (1981), S. 469–481, hier S. 470.
75	 In ihrem Buch Modest_Witness@Second_Millennium erörtert Haraway die Ent
stehung dieser Objektivität anhand der Figur des Zeugen, den die Wissenschafts-
historiker Steven Shapin und Simon Schaffer in ihrem Buch Leviathan and the 
Air-Pump an den Beginn der neuzeitlichen Wissenschaft stellen. Die Etablierung 
der Experimentalwissenschaft geht demnach auf einen Streit um Zeugenschaft 
und Kriterien für Glaubwürdigkeit zurück. Im Männerbund der Royal Society 
sei Objektivität an die Zeugenschaft der sogenannten gentlemen geknüpft worden, 
die modest sein müssen, um zu wissenschaftlichen Beobachtern zu werden und 
mit ihrer Beobachtung die Objektivität der Experimente zu beglaubigen. Der so
ziale Status der gentlemen begründet die Wahrheit ihrer Beobachtung. Vgl. Steven 



Florian Sprenger

290

darin, so auch den Anspruch auf Wissenschaftlichkeit, mit-
hin eine adäquate Beschreibung der Welt (und ihrer Unter-
drückungsverhältnisse) aufzugeben. Die strikte Opposition 
von objektiv-neutralen Fakten und subjektiven Erfahrungen 
bliebe stattdessen bestehen – und eine feministische, also poli-
tische, aber trotzdem objektive, wenn auch nicht neutral-dis-
tanzierte Wissenschaft unmöglich:  „I find this approach pro-
mising but not fully convincing. That argument must wait.“76

In den Jahren, die dieses Argument auf seine Ausformu-
lierung wartet, beschäftigt sich Haraway, ausgehend von 
ihrer wissenschaftshistorischen Dissertation zur Geschichte 
der Holismus-Materialismus-Debatte in der Biologie, die sie 
beim Ökologen und Kybernetiker George Evelyn Hutchinson 
schreibt, mit der Wissens- und Kulturgeschichte der Prima-
tologie. In diesem Zusammenhang entsteht 1985 ihre vermut-
lich einflussreichste Arbeit, das Cyborg-Manifest.77 Bereits 
in diesem Text stellt Haraway ein Identitätskonzept vor, das 
zwischen Relativismus und Universalismus steht und auf eine 
Auseinandersetzung mit Verkörperung und Differenz hinaus-
läuft. Die Cyborg ist für Haraway zugleich Frau und Mann, 
Mensch und Technik, Natur und Kultur. Ihre Identität unter-
läuft diese binären Kategorien und besteht im fluiden Wechsel 
zwischen ihnen. Was die Cyborg ist, hängt von der Situation 
ab, in der sie sich befindet.

Die Cyborg-Figur entfaltet bis heute enorme Wirkungen 
weit über den Feminismus hinaus. Die Frage, was es bedeu-
tet, von einer verkörperten und fluiden Identität aus zu den-
ken, verfolgt Haraway in ihrem Text über situiertes Wissen 

Shapin und Simon Schaffer, Leviathan and the Air-Pump: Hobbes, Boyle and the Ex­
perimental Life, Princeton: Princeton University Press 1989.
76	 Haraway,  „In the Beginning was the Word“, S. 481.
77	 Vgl. Donna Haraway,  „A Cyborg Manifesto: Science, Technology, and Socia-
list-Feminism in the Late Twentieth Century“, in: dies. (Hg.), Simians, Cyborgs, and 
Women: The Reinvention of Nature, New York: Routledge 1991, S. 149–183.



6. Standpunkt und Situiertheit – Interventionen des Feminismus

291

weiter. Beide Texte haben ein korrespondierendes Ziel: eine 
feministische, widerständige Subjektivität in der Wissenschaft 
zu etablieren, die den abstrahierenden, dualistischen, männ-
lichen und unsituierten Blick der neuzeitlichen Wissenschaft 
unterläuft. In dieser Hinsicht nimmt Haraway die Fragen der 
standpoint epistemologies auf, zeigt aber, dass weder der feminis-
tische Standpunkt noch die aus ihm folgende Identität eindeu-
tig und einfach sind. Sie betont stattdessen die  „impossibility 
of entertaining innocent ‚identity‘ politics“.78 Die Grund
annahme, dass alles Wissen kontextabhängig ist, verleitet 
Haraway also gerade nicht dazu, Standpunkte zu identifizie-
ren, mit Erfahrungen gleichzusetzen und Gruppen als Kate-
gorien zu behandeln. Vielmehr nimmt sie die politische Öko-
logie der Subjektwerdung und des Zusammenlebens in den 
Blick, die mit dieser Situiertheit einhergehen.

Bei der Lektüre von Haraways Text wird in dieser Hinsicht 
deutlich, dass es ihr gerade nicht um die Relativität stand-
ortgebundenen Wissens durch die Reflexion dieses Stand-
punkts geht. Ganz im Gegenteil steht ihr Projekt unter dem 
Vorzeichen des Versuchs, Objektivität neu zu konzeptuali-
sieren, indem sie Situiertheit als Bedingung eines objektiven, 
aber nicht neutralen Zugangs zur Welt versteht. Ihr Ziel ist, 
wie sie immer wieder betont, eine  „feminist version of objec
tivity“,79 die wissenschaftliches Wissen neu legitimiert, anstatt 
es zu delegitimieren – auch wenn ihr von den konservativen 
Kritiker:innen genau das vorgeworfen wird.80 Vor dem Hin-

78	 Haraway,  „Situated Knowledges“, S. 585.
79	 Ebd., S. 578.
80	 Paul Gross und Norman Levitt widmen der feministischen Wissenschaftskritik 
in ihrem Buch Higher Superstition, das als Vorbild für eine konservative Kritik 
gilt, ein ganzes Kapitel. Sie verstehen die feministischen Ansätze als generellen 
Angriff auf die Wissenschaft und bezeichnen Haraway auf der Grundlage eines 
Interviews pauschal als Relativistin und damit als Wissenschaftsfeindin, obwohl 
Haraway genau diesen Relativismus kritisiert. Vgl. Gross und Levitt, Higher Super­
stition, Kapitel 5. Vgl. dazu auch die Analyse der Fehldeutungen dieses Buches in 



Florian Sprenger

292

tergrund von Haraways Studium der Biologie und ihrer wis-
senschaftshistorischen Dissertation wird dieses Festhalten 
an Wissenschaftlichkeit einsichtig:  „I am at least as invested 
in the continuing need for stabilizing contingent matters of 
fact to ground serious claims on each other as any child of the 
Scientific Revolution could be.“81 Objektivität – gerade auch in 
Hinblick auf die gesellschaftlichen Verhältnisse – schlicht zu 
verabschieden, hilft laut Haraway nicht weiter, wenn es darum 
geht, die Kontextabhängigkeit von Wissen und die Erfahrun-
gen von Minderheiten zu integrieren. Haraway entwirft, so hat 
es Katharina Hoppe auf den Punkt gebracht, eine Subjektposi-
tion,  „die sich an die Wahrheit bindet und dabei deren Kontin-
genz mitdenkt“.82 Sie zielt auf ein Konzept von Wissenschaft, 
das auf einem nicht-normativen Begriff von Objektivität auf-
baut. Objektiv ist bei Haraway das, worauf man sich von unter-
schiedlichen Standpunkten aus einigen kann:  „Objektivität ist 
dort, wo multivisionäre Netzwerke von Positionalitäten entste-
hen, die für Revisionen offenbleiben und Realität verdichten 
statt lediglich von ihr zu abstrahieren.“83 Dabei gibt es durch-
aus eine Nähe zu Suchman, die die Herstellung von Objek-
tivität als soziale Praxis begreift, die Erfahrungen und ihre 
Umstände nachvollziehbar macht.84 Die Aufgabe der Ethno-
methodologie bzw. der feministischen Wissenschaftstheorie 
sei es, die Entstehung dieser Objektivität zu erklären, anstatt 
sie vorauszusetzen. Dieses feministische Konzept von Wissen-

Roger Hart,  „The Flight from Reason: Higher Superstition and the Refutation of 
Science Studies“, in: Andrew Ross (Hg.), Science Wars, Durham: Duke University 
Press 1996, S. 259–302.
81	 Haraway, Modest_Witness, S. 33.
82	 Katharina Hoppe,  „Wahrsprechen und Bezeugen. Politik der Wahrheit nach 
Michel Foucault und Donna Haraway“, in: Oliver Marchart und Renate Martin-
sen (Hg.), Foucault und das Politische, Berlin: Springer 2019, S. 161–184, hier S. 164.
83	 Katharina Hoppe, Die Kraft der Revision. Epistemologie, Politik und Ethik bei Donna 
Haraway, Frankfurt: Campus 2021, S. 80.
84	 Suchman, Plans and Situated Actions, S. 76.



6. Standpunkt und Situiertheit – Interventionen des Feminismus

293

schaft ist für Haraway zugleich der Schlüssel zu einem ande-
ren Verständnis von Subjektivität, das nicht von einer vorgän-
gigen Trennung von Subjekt und Objekt ausgeht, sondern sie 
als verschränkt begreift. Der Feminismus brauche ein  „earth-
wide network of connections, including the ability to translate 
knowledges among very different – and power-differentiated – 
communities“.85 Erst so sei es möglich, die Gemachtheit von 
Körpern und Bedeutungen zu erfassen, ohne sie schlicht zu 
Zeichen zu erklären und damit zu entkörperlichen und zu ent-
weltlichen. An die Stelle des männlichen Blicks von nirgend-
woher tritt ein situiertes Sehen.

Ihre Überlegungen setzt Haraway in eine kritische, aber 
doch freundschaftliche Distanz zum entstehenden Feld der 
Science and Technology Studies, das zu dieser Zeit beginnt, 
die Bedingungen der Produktion von Wissen zu untersuchen 
und dabei nicht vor den eigenen Ansätzen Halt macht. Die 
gemeinsame Provokation der feministischen Wissenschafts-
theorie und der sozial-konstruktivistischen Ansätze besteht 
darin, Wissenschaft als ein soziales und politisches Unter-
nehmen zu begreifen – eine These, die in den 1980er Jahren 
noch hochgradig umstritten ist. Die konservative, vor allem 
in den Naturwissenschaften vorangetriebene Reaktion auf die 
einschlägigen Debatten führt zu den vielbeschworenen Science 
Wars, deren Konsequenzen bis heute zu spüren sind und in 
die Auseinandersetzungen um Identitätspolitik hineinwirken. 
So insistiert Susan Haack in einem 2003 erschienenen Sam-
melband, der sich radikal gegen feminist epistemologies wen-
det, dass  „honest inquiry“ nur als  „research not informed by 
political ideas at all“ möglich sei.86 Die standpoint epistemologies 
bezeichnet sie als  „imperialist feminism“.87

85	 Haraway,  „Situated Knowledges“, S. 580.
86	 Haack,  „Knowledge and Propaganda“, S. 16.
87	 Ebd., S. 8.



Florian Sprenger

294

Diese Kritik läuft weitestgehend ins Leere, weil weder die 
sozialkonstruktivistischen noch die feministischen Ansätze 
auf einen simplen, reduktiven Relativismus zielen und in 
diesem Sinne nicht perspektivisch sind:  „Feminist Stand
point theory was always anti-perspectival.“88 Erst durch wis-
senschaftliche und politische Arbeit werde aus einer Per-
spektive ein Standpunkt. Der Relativismusvorwurf, der 
konstruktivistischen Ansätzen bis in die Gegenwart gemacht 
wird und ihnen vorhält, keinerlei allgemeine Aussagen treffen 
zu können, trifft also nicht den Punkt: Wenn eine Kategorie 
wie Geschlecht sozial konstruiert ist, ist sie deswegen nicht 
weniger wirksam – und vor allem objektiv erforschbar. Aber 
diese Forschung kann nicht länger neutral sein, sondern muss 
ihre eigene Situiertheit einbeziehen.89

In diesem Sinn unterstreicht Haraway, dass ihr die Beschäf-
tigung mit der sozialen Konstruktion von Wissen etwa in der 
Primatologie zwar die Gewordenheit von Objektivität und 
Wissenschaftlichkeit in aller Klarheit vor Augen geführt, aber 
doch ein gewisses Unbehagen mit sich gebracht habe:

We unmasked the doctrines of objectivity because they threate-
ned our budding sense of collective historical subjectivity and 
agency and our ‚embodied‘ accounts of the truth, and we ended 
up with one more excuse for not learning any post-Newtonian 
physics and one more reason to drop the old feminist self-help 
practices of repairing our own cars.90

Die Relativierung von Objektivitätsansprüchen habe zur Ver-
nachlässigung der Inhalte dieser Wissenschaften und ihrer 

88	 Haraway und Weigel,  „A Giant Bumptious Litter“.
89	 Dorothy Smith entwickelt in diesem Zusammenhang eine Soziologie, die den 
sozialen Standpunkt von Wissenschaftler:innen einbezieht: Dorothy E. Smith, The 
Everyday World as Problematic: A Feminist Sociology, Boston: Northeastern University 
Press 1987.
90	 Haraway,  „Situated Knowledges“, S. 578.



6. Standpunkt und Situiertheit – Interventionen des Feminismus

295

praktischen Konsequenzen geführt:  „They are just texts 
anyway, so let the boys have them back.“91 Beim Versuch, die 
Objektivitätsansprüche der rassistischen, sexistischen und 
klassistischen Wissenschaft zu dekonstruieren, habe man 
das Kind mit dem Bade ausgeschüttet und befinde sich nun 
in einer  „self-induced multiple personality disorder“.92 Auf 
der einen Seite unterziehe man die Wissenschaft einer grund-
legenden Kritik, auf der anderen Seite soll diese Kritik aber 
selbst wissenschaftlich sein. Um diese Spannung aufzulösen, 
sei es nötig – darin stimmt Haraway mit Harding überein, 
deren Arbeiten sie an dieser Stelle implizit kritisiert –, Objek-
tivität von unparteiischer Neutralität zu entkoppeln und einen 
neuen Begriff von Wissen zu entwickeln. Haraway sagt es in 
aller Deutlichkeit:  „Feminist objectivity means quite simply 
situated knowledge.“93 Es geht in anderen Worten darum, 
Objektivität nicht vorauszusetzen, sondern wissenschaft-
lich zu begründen. Diese nicht-neutrale Objektivität ist aber 
nicht garantiert, sondern Ergebnis eines offenen Prozesses 
der Auseinandersetzung mit der eigenen Situiertheit. Die 
damit einhergehende Herausforderung besteht darin, einen 
konstruktivistischen Wissensbegriff mit  „no-nonsense faith-
ful accounts of the real world“ zusammenbringen.94 Dazu 
sei es nötig, auch den eigenen Begriff von Wissenschaft als 
situierte Konstruktion zu begreifen, Wissenschaft also gerade 
nicht abzulehnen, sondern neu zu denken.

Aus dem, was bei Harding noch als ein Problem gefasst war, 
macht Haraway so einen Vorteil: Die Situiertheit aller Wis-
sensansprüche erscheint bei ihr nicht mehr als erkenntnis-
theoretische Engstelle, sondern als Benefit einer Wissenspoli-

91	 Ebd.
92	 Ebd.
93	 Ebd., S. 580.
94	 Ebd., S. 579.



Florian Sprenger

296

tik, die nicht mehr von einem unmarkierten Standpunkt aus 
spricht. Haraway plädiert dafür, diese aus Sicht der Wissen-
schaft prekäre Position offen zu affirmieren. Dieser Betonung 
des Partikularen schließt sich auch Harding in ihren späteren 
Schriften an, betont den universalistischen Fehler der frühen 
Standpunkttheorien, die einen homogenen Standpunkt aller 
Frauen annehmen, und modifiziert das Konzept der starken 
Objektivität entsprechend.95

Mit Blick auf den Diskussionsstand der feministischen 
Debatten diagnostiziert Haraways Text einen Stillstand zwi-
schen der Skylla des Empirismus und Realismus sowie der 
Charybdis des Sozialkonstruktivismus und Relativismus.96 Der 
Empirismus, der sich auf die konkrete Lebenssituation von 
Frauen beziehe, verführe mit seinem Anspruch einer objektiv-
neutralen Beschreibung der Welt zu uneinlösbaren Wahrheits-
ansprüchen und resultiere in dem, was Haraway als  „seeing 
everything from nowhere“ bezeichnet.97 Der Konstruktivismus, 
der alles Wissen als Effekt einer sozialen Konstellation verstehe, 
gleite schnell in Relativismus und den Versuch ab, nirgendwo 
zu sein, obwohl man sich überall zugleich befindet.  „Both deny 
the stakes in location, embodiment, and partial perspective.“98 
Beide Pole übergehen die Situiertheit allen Wissens und die 
Partialität jeder Perspektive. Beide laufen darauf hinaus, so zu 
sprechen, als hätte das Subjekt keinen Ort. Mit dem Konzept 
der situated knowledges eröffnet Haraway einen dritten Weg, der 
weder zu Beliebigkeit noch zu Eindeutigkeit führt.

In dieser Hinsicht erweist sich die neuzeitliche Wissen-
schaft als entscheidendes Konfliktfeld, entwickelt sie doch 
von Anfang an Verfahren und Erkenntnistheorien, die zu dem 

95	 Vgl. Harding, Whose Science? Whose Knowledge?
96	 Vgl. dazu ausführlich Hoppe, Die Kraft der Revision, S. 30.
97	 Haraway,  „Situated Knowledges“, S. 581.
98	 Ebd., S. 584.



6. Standpunkt und Situiertheit – Interventionen des Feminismus

297

führen, was Haraway den  „god trick of seeing everything from 
nowhere“ nennt.99 Gemeint ist ein abstraktes, unsituiertes, kör-
perloses und als geschlechtlos markiertes, deswegen männ
liches Sehen, das vorgibt, über den Dingen zu stehen und sie 
so objektiv wie neutral zu beobachten – eine Perspektive, die 
sich als unbeeinflusst von allem begreift, was sie umgibt. Da 
dieser Beobachter als geschlechtslos verstanden wird, kann 
er nur männlich sein, weil Frauen jene Parteilichkeit und 
Nicht-Neutralität zugesprochen wird, die die Einnahme eines 
objektiv-neutralen Standpunkts verunmöglicht. Dieser epis-
temologische Trick abstrahiert das wissende Subjekt vom Ort 
seines Wissens und verschafft ihm einen Blick von nirgend-
woher:  „a view from above, from nowhere, from simplicity“.100 
Partialität ist für dieses Verständnis von objektiv-neutralem 
Wissen eine Bedrohung und ein zu behebender Mangel.

Haraways Kritik am god trick baut auf ihren in Primate 
Visions bereits angelegten Versuchen auf, den Akt des Sehens 
als verkörpert zu begreifen und seine technologischen und 
biologischen Fundamente zu untersuchen. Das Sehen braucht, 
wie Haraway zeigt, immer ein Medium. Dem Sehen von nir-
gendwoher liegt ein Phantasma der Unmittelbarkeit zugrunde: 
Sein Subjekt schwebt gleichsam über der Welt, kann sie un
beteiligt von oben beobachten, muss seine Position nicht mar-
kieren und gibt vor, ohne Medium zu operieren. Dieser Blick 
entledigt sich seiner eigenen Situiertheit – zumindest gibt er 
das vor. Indem es sich selbst  „entmarkiert“, markiert das von 
dieser unpositionierten Position aus erfolgende Sprechen 
zugleich die Position der anderen, die sich nicht an diese Posi-
tion außerhalb aller Positionen begeben können. In der Folge 
werden alle Positionen, die nicht von dort aus sprechen kön-
nen, marginalisiert.

99	 Ebd., S. 581.
100	Ebd., S. 589.



Florian Sprenger

298

Um diese Marginalisierung aufzuheben, schlägt Haraway 
die von den damaligen feministischen Debatten verfolgte, in 
der Wissenschaftsforschung anfangs nur zögerlich aufgenom-
mene Lösung vor: die Geschichte wissenschaftlichen Wissens 
mit Blick auf unterdrücktes Wissen zu schreiben. Dieses poli
tische Unternehmen einer feministischen Wissenschaftstheorie 
vom unterdrückten Standpunkt aus wird von Haraway also mit 
dem Bestreben feministischer Forscherinnen verschränkt, ihre 
eigene Handlungsmacht als Wissenschaftlerinnen wiederzuge-
winnen. Wie den Standpunkttheoretikerinnen geht es Haraway 
darum, dem abstrakten Blick von außen ein involviertes Sub-
jekt entgegenzustellen. Sie plädiert für einen Begriff der vision, 
der von den traditionell mit ihm verbundenen Zuschreibungen 
der Objektivität und Distanzierheit entkoppelt ist:  „a view from 
somewhere“.101 Dieses Sehen sollte, wie Haraway immer wieder 
betont, nicht mit einem Relativismus verwechselt werden, der 
nirgendwo steht, aber vorgibt, überall ein bisschen zu sein.

Der god trick ist für Haraway aber nicht nur ein Erklärungs-
modell für die Unterdrückungsmechanismen und für die 
ambivalenten Erfolge der neuzeitlichen Wissenschaft.102 Da
rüber hinaus manifestiert er die Einbettung dieser Wissen-
schaft in die dualistische Matrix, die der modernen Aufteilung 
der Welt in Mann und Frau, Kultur und Natur, Technik und 
Körper zugrunde liegt. Haraways Kritik richtet sich auf sol-
che Subjekt-Objekt-Dichotomien, die vermeintliche Aperspek
tivität, mit der unsituierte Beobachter zu sprechen vorgibt, die 
behauptete Distanziertheit zu ihren Gegenständen und die 
postulierte Wertfreiheit ihrer Aussagen. Die Annahme von 
neutralem Wissen erscheint folgerichtig selbst als Effekt von 

101	 Ebd., S. 590.
102	Sylvia Walby hat darauf hingewiesen, dass das von Haraway gezeichnete 
Bild der neuzeitlichen Wissenschaft sehr homogen und zugespitzt ist: Sylvia 
Walby,  „Against Epistemological Chasms: The Science Question in Feminism 
Revisited“, in: Signs 26:2 (2001), S. 485–509.



6. Standpunkt und Situiertheit – Interventionen des Feminismus

299

geschlechtsspezifischen Ausschlussmechanismen, die eine 
Wissenschaft von marginalisierten Standpunkten aus unmög-
lich machen. Der Kampf um eine gerechte und feministische 
Wissenschaft ist also nicht allein ein forschungspolitisches 
Unternehmen, sondern zielt aufs Ganze: die Überwindung der 
patriarchalen, kolonialen, dualistischen Matrix des god trick.

Eine zunächst marginal erscheinende Eigenschaft des 
Begriffs situatedness erweist sich im Verlauf dieser Diskus-
sionen als Vorteil: Er kann als Verb verwendet werden und 
damit eine Praxis bezeichnen. Haraway nutzt neben to situate 
auch to embody, to localize, to ground und to position. Alle diese 
Verben führen eine mehr oder weniger deutliche räumliche 
Metaphorik mit sich, die es erlaubt, ein umgebenes Subjekts 
auf die umgebende Situation zu beziehen. Erst dadurch wird 
evident, dass der Weltbezug des umgebenen Subjekts nur in 
seiner Wechselwirkung mit der Situation zu verstehen ist, in 
der es sich befindet.

Daraus folgt das Kernargument, mit dem Haraway die stand­
point epistemologies weiterentwickelt: Kein Standpunkt hat per se 
einen epistemischen Vorteil, weil jeder Standpunkt partial und 
kontingent ist. Alles Wissen ist situiert, aber dies werde nicht 
immer markiert. Selbst die Aussage des wissenschaftlichen 
Beobachters, das eigene Wissen sei objektiv, ist situiert, nur wer-
den die Ansprüche und Voraussetzungen, die diese Situiertheit 
mit sich bringt, nicht artikuliert. Haraways Kritik gilt in dieser 
Hinsicht der impliziten Annahme einer Uniformität der Erfah-
rung von Frauen, die vor allem Hartsocks Ansatz zugrunde liegt. 
Demgegenüber hebt Haraway die prinzipielle Gleichwertigkeit 
jedes partialen Wissensanspruchs hervor.103 Standorte sind 

103	Dieser Fokus auf das Individuum statt auf gesellschaftliche Strukturen hat 
wiederum zu einer Kritik am Konzept der Situiertheit geführt: Helen Lon-
gino,  „Subjects, Power and Knowledge: Description and Prescription in Feminist 
Philosophies of Science“, in: Linda Alcoff und Elizabeth Potter (Hg.), Feminist Episte­
mologies, New York: Routledge 1993, S. 101–120.



Florian Sprenger

300

für Haraway nicht individualistisch, sondern immer geteilt. Es 
gibt keine Gruppe, die aufgrund ihres Standpunkts einen Vor-
teil gegenüber anderen Gruppen hätte. Der Standpunkt von 
Frauen bietet nicht zwangsläufig einen besseren Zugang, weil 
alles Wissen situiert ist. Es gibt aber auch keinen Standpunkt 
weißer Männer, der immer gleich bleibt. Situiertheit ist in dieser 
Hinsicht ein radikal situatives, aber nicht relativistisches Kon-
zept. Deshalb sieht Haraway eine Gefahr im Versuch, einfach 
die Position der Unterdrückten zu usurpieren. Sich in andere 
Standpunkte hineinzuversetzen erfordert für Haraway Arbeit 
und Geschick. Entsprechend weist sie auf die Gefahr hin, den 
Standpunkt der Unterdrückten zu romantisieren und für sie 
zu sprechen:  „How to see from below is a problem requiring at 
least as much skill with bodies and language, with the media
tions of vision, as the ‚highest‘ techno-scientific visualizations“.104

Die Erkenntnis ihrer eigenen Situiertheit hilft marginali-
sierten Positionen aber bei der Erkenntnis der eigenen Situa-
tion und in der Konsequenz beim Zusammenleben, wenn sie 
durch Reflexivität in dieses Wissen integriert wird. Der Blick 
von der Peripherie sei zwar besser, diese Position aber keines-
wegs voraussetzungslos. Ihr Vorteil bestehe darin, die eigene 
Partialität im Blick zu haben, ohne nach einem Blick von nir-
gendwoher (Relativismus) oder einem Blick von oben (Realis-
mus) zu streben. Haraways Vorschlag lautet, so haben es Noam 
Gramlich und Annika Haas ausgedrückt,  „nicht die partiale 
Perspektive beispielsweise der schwarzen Frau als wahres 
Wissen zu verabsolutieren, sondern umgekehrt das scheinbar 
unmarkierte Forschersubjekt als historisch lokalisiert und 
kulturell-verkörpert zu partialisieren.“105

104	Haraway,  „Situated Knowledges“, S. 584.
105	Noam Gramlich und Annika Haas,  „Mit und ohne Namen. Warum jedes Schrei-
ben situiert ist“, in: Sandra Hofhues und Konstanze Schütze (Hg.), Doing Research, 
Bielefeld: Transcript 2022, S. 304–311, hier S. 307.



6. Standpunkt und Situiertheit – Interventionen des Feminismus

301

Eine sich als universell verstehende Position gibt in die-
sem Sinn vor, überall gültig und damit unabhängig von den 
Voraussetzungen ihrer lokalen Position zu sein. Damit unter-
scheiden sich Situiertheit und Universalität nicht nur durch 
den unterschiedlichen Umfang ihrer Ansprüche, sondern 
kategorial durch den Einbezug dessen, was sie nicht wissen. 
In dieser Einbettung des situierten Wissens in die Welt, die 
dem Anspruch universellen Wissens vorenthalten ist, liegt 
die ökologische Dimension von situiertem Wissen: Es ist nicht 
relativ, sondern relational zu dem, was die Position umgibt, 
von der aus gesprochen wird. Universelles Wissen hingegen 
gibt sich als unumgeben. Situiertheit bedeutet in diesem Sinn 
nicht einfach nur, auf die Kontextgebundenheit allen Wissens 
hinzuweisen, sondern die Kontextgebundenheit selbst zum 
Objektivitätskriterium zu machen. Nur ein Subjekt, dass seine 
eigene Situiertheit ausstellt, kann den Anspruch erheben, kei-
nen weltlosen Standort zu vertreten, sondern etwas über die 
Welt zu sagen, in der es situiert ist:  „Embedded relationality 
is the prophylaxis for both relativism and transcendence. 
Nothing comes without its world, so trying to know those 
worlds is crucial“.106

Haraway betont in diesem Sinn in einem Interview die 
Räumlichkeit von situatedness:  „In other words, it is a way to 
get at the multiple mores of embedding that are about both 
place and space in the manner in which geographers draw that 
distinction.“107 Kein Ort ist einfach gegeben:  „Location itself 
is a complex construction as well as inheritance.“108 Mit dem 
Begriff des Standpunkts sind diese räumlichen Anordnungen 
und die mit ihnen einhergehenden Relationalitäten hingegen 

106	Haraway, Modest_Witness, S. 37.
107	Donna Haraway, How like a Leaf. An Interview with Thyrza Nichols Goodeve, New 
York: Routledge 2000, S. 71.
108	Ebd., S. 160.



Florian Sprenger

302

nur schwer zu erfassen:  „Location is the always partial, always 
finite, always fraught play of foreground and background, 
text and context, that constitutes critical inquiry.“109 In die-
sem Sinn geht Situiertheit über den Standpunkt des Subjekts 
hinaus: Situiertheit bedeutet, diesen Standpunkt nicht nur als 
Ort zu begreifen, von dem aus etwas beobachtbar ist, sondern 
als situierten Knoten in einem Netzwerk aus ökologischen 
Relationen, das den Beobachter zugleich mit anderen Men-
schen verbindet:  „Feminist embodiment resists fixation and is 
insatiable curious about the webs of differential positioning“.110

Situiertheit besteht für Haraway aber nicht nur aus den 
Bedingungen der von diesem Ort aus möglichen Erkenntnis. 
Die reflexive Wendung des Begriffs besteht darin, dass diese 
Bedingungen erst erkannt werden können, wenn ihre Wirkun-
gen auf die eigene Position von dieser Position aus reflektiert 
werden. Situiertheit muss mithin erarbeitet werden und setzt 
eine Auseinandersetzung mit sich selbst voraus. Situiertes 
Wissen fordert stets Widerspruch ein, anstatt ihn auszuschlie-
ßen. Wenn alles Wissen partial ist und es keinen Standpunkt 
gibt, von dem aus unsituiertes Wissen möglich wäre, dann ist 
Kritik eine Notwendigkeit und das Hineinversetzen in andere 
Positionen (auch wenn es nie restlos und reibungsfrei sein 
kann) die Voraussetzung des Zusammenlebens. Situiertheit 
impliziert in diesem Sinn Unvollständigkeit und bedarf der 
ständigen Ergänzung und Neuperspektivierung:  „Only par-
tial perspective promises objective vision.“111 Für Haraway 
sind das Fabrizieren und Erzählen von Geschichten, die Spe-
kulation und die Imagination Instrumente, die helfen, sich in 

109	Haraway, Modest_Witness, S. 37.
110	 Haraway,  „Situated Knowledges“, S. 590. Zu einer feministischen Erkenntnis-
theorie, die die Situiertheit des Individuums stets als Effekt seiner Community 
versteht, vgl. Heidi E. Grasswick,  „Individuals-in-Communities: The Search for a 
Feminist Model of Epistemic Subjects“, in: Hypatia 19:3 (2004), S. 85–120.
111	 Haraway „Situated Knowledges“, S. 583.



6. Standpunkt und Situiertheit – Interventionen des Feminismus

303

andere hineinzuversetzen und zugleich die eigene Situiert-
heit einzubringen. Das Einnehmen einer anderen Perspektive 
setzt voraus, zu lernen, wie man die Welt anders sieht, ohne 
die eigene Perspektive zu reproduzieren. Damit taucht jedoch 
das ungelöste und vielleicht unlösbare Problem von Univer-
salität und Partikularität wieder auf, wie der Philosoph Dick 
Pels betont. Im Verstehen der Situation anderer setzt sich Pels 
zufolge das Subjekt über den eigenen Standpunkt hinweg 
und löst sich damit von der eigenen Situiertheit.112 Um diesen 
Widerspruch zu vermeiden, verbindet Haraway Objektivität 
mit Verantwortung, weil wir uns nicht aufspalten und den 
Standpunkt anderer einnehmen können, ohne selbst einen 
Standpunkt zu haben. Wenn jede Position partial und situiert 
ist, bedeutet das für das Zusammenleben, dass wir ständig 
mit den Positionen der anderen konfrontiert sind. Deshalb 
ist die kritische Auseinandersetzung mit fremden Positionen 
für Haraway der Kern einer Solidarität, die sich nicht auf eine 
abstrakte Regel des Zusammenlebens verlassen kann, son-
dern aus der Auseinandersetzung mit  „inappropriate/d others“ 
speist.113

Haraway entgeht so einem oft gegen standpoint epistemologies 
vorgebrachten Selbstwiderspruch: Die Aussage, alles Wissen 
sei standortgebunden, greift demnach auf jenes Modell von 
objektivem Wissen zurück, das mit dieser Aussage kritisiert 
wird.114 Dieser Kritik setzt Haraway ein neues Verständnis von 
Objektivität entgegen, das diese nicht mehr an Universalität 
oder Neutralität bindet. Damit ist die Aussage  „Alles Wissen 
ist situiert“ zugleich partial und – im neuen Sinn – objektiv. 

112	 Vgl. Pels,  „Strange Standpoints“, S. 81.
113	 Vgl. Donna Haraway,  „The Promises of Monsters: A Regenerative Politics for 
Inappropriate/d Others“, in: Lawrence Grossberg, Cary Nelson und Paula Treichler 
(Hg.), Cultural Studies, London: Routledge 1992, S. 295–337.
114	 Vgl. zu diesem Widerspruch Dennis Cato,  „Afterwords“, in: Educational Theory 
58:2 (2008), S. 249 f.



Florian Sprenger

304

Diese Objektivität entsteht jedoch erst durch den ständigen 
Austausch und den Umgang mit Differenzen. Objektivität ist 
damit keine Voraussetzung mehr, sondern das Resultat eines 
Prozesses, an dem mehrere Subjekte beteiligt sind. Situiertes 
Wissen ist nicht länger Ausdruck einer universellen Ordnung, 
sondern von der Kontingenz gesellschaftlicher und sozialer 
Konstellationen durchzogen.115 Entscheidend ist in dieser Hin-
sicht, dass Haraway, ähnlich wie Hartsock und Harding, die 
Epistemologie des unmarkierten Subjekts nicht nur analy-
siert, sondern aus ihrer Kritik einen methodischen Zugang 
und ein Emanzipationsinstrument entwickelt, mit dem es 
möglich wird, andere, bislang marginalisierte Perspektiven 
und neue Quellen einzubeziehen. Als ein solches Werkzeug 
hat  „Situated Knowledges“ das Ziel eines  „more adequate, 
richer, better account of a world, in order to live in it well and 
in critical, reflexive relation to our own as well as others’ prac-
tices of domination and the unequal parts of privilege and 
oppression that make up all positions“.116

6.5  Von standpoint zu situatedness

An dieser Formulierung wird die Distanz deutlich, die Hara-
ways Ansatz von den gesellschaftlichen Kämpfen des Mar-
xismus trennt, die der Entstehung der standpoint epistemolo­
gies zugrunde lagen. Als Voraussetzung für ein gutes Leben 
gilt diesen Worten zufolge nicht mehr die Überwindung von 

115	 Baukje Prins hat argumentiert, dass Haraway mit der Betonung dieser Kontin-
genz einen Zirkel der standpoint epistemologies zu umgehen versucht. Wenn alles 
Wissen standortgebunden ist, dann gilt das auch für Standpunkttheorien selbst, 
die aber eine allgemeine Theorie aller Standpunkte anstreben. Vgl. Baukje Prins, 
The Standpoint in Question: Situated Knowledges and the Dutch Minorities Discourse, 
Dissertation, Universiteit van Utrecht 1997.
116	 Haraway,  „Situated Knowledges“, S. 579.



6. Standpunkt und Situiertheit – Interventionen des Feminismus

305

Klassenwidersprüchen durch eine Revolution, sondern die 
Auseinandersetzung mit sich selbst und der eigenen Ver-
wicklung in Unterdrückungspraktiken:  „the unequal parts of 
privilege and oppression that make up all positions“.117 Hara-
ways Text ist keineswegs gegen die marxistischen Ansätze 
gerichtet, ganz im Gegenteil bekennt sie sich zum Sozialismus. 
Dennoch erfindet sie mit dem neuen Begriff eine Sprache für 
genau die Veränderungen der  „kritischen Haltung“, die in der 
second wave der Frauenbewegung ausgehend vom consciousness 
raising bereits praktiziert werden. Diese Abkehr von den mar-
xistischen Wurzeln hat Cynthia Cockburn anhand der ein-
schlägigen Texte der frühen 2000er Jahre belegt: Selbst in 
Einführungen in die Standpunkttheorie taucht der Marxis-
mus nur zehn Jahre nach diesen Debatten nicht mehr auf.118 
An seine Stelle rücken vielmehr Haraways Begriff der Situiert-
heit und die mit ihm einhergehenden Fragen der Verortung, 
der Subjektivität und der Reflexivität.

Privilegienkritik tritt in diesem Zuge an die Stelle von Kapi-
talismuskritik. Diese Gegenüberstellung ist zwar etwas verein-
fachend, weil das Verständnis von Privilegienkritik, das mit 
identity politics einhergeht, stets in größere gesellschaftliche 
Kontexte eingebettet war und das consciousness raising auf die 
Beseitigung der objektiven Bedingungen von Unterdrückung 
zielte. Dennoch ist diese Beobachtung nicht gänzlich von der 
Hand zu weisen – und sie wird von der Geschichte des Begriffs 
der Situiertheit gestützt. Denn Haraway formuliert mit ihrer 

117	 Ebd.
118	 So etwa in Michael Ryan,  „Standpoint Theory“, in: George Ritzer (Hg.), Encyclo­
pedia of Social Theory, London: Sage 2005, S.  789, zitiert nach Cynthia Cock-
burn,  „Standpoint Theory“, in: Shahrzad Mojab (Hg.), Marxism and Feminism, Lon-
don: Zed Books 2015, S. 331–346, hier S. 341, aber auch Andrea Doucet,  „Feminist 
Epistemologies and Ethics: Ecological Thinking, Situated Knowledges, Epistemic 
Responsibilities“, in: Ron Iphofen und Martin Tolich (Hg.), The Sage Handbook of 
Qualitative Research Ethics, Los Angeles: Sage Reference 2018, S. 73–88. Ähnliches 
gilt für den New Materialism.



Florian Sprenger

306

begrifflichen Neuausrichtung – ohne dies offenzulegen – die 
in Teilen der feministischen Praxis bereits vollzogene Hinwen-
dung zu Selbsttechnologien des Ich-Sagens theoretisch aus. 
Die Auseinandersetzung mit den eigenen Privilegien sowie 
den mit ihnen einhergehenden Formen der Unterdrückung 
(aktiven wie passiven) erfordert eine Reflexion der eigenen 
Position. Diese Position bestimmt der Begriff der Situiertheit 
auf eine andere Weise als der Begriff des Standpunkts. Auch 
wenn Haraway dies nicht explizit macht, ist der Begriff des 
Standpunkts also zu statisch für die Fragen der Verkörperung, 
der Relationalität und der Differenz, die sie in den Mittelpunkt 
feministischer Analysen rückt.

Indem der Begriff der Situiertheit die Reichweite von Wis-
sen an die Position des oder der Wissenden bindet, stellt er 
den Anspruch auf universelle Wahrheit in Frage. Der Begriff 
des Standpunkts hingegen ist anfällig für den von Haraway 
vorgebrachten Relativismusvorwurf. Zwar spricht man beim 
Einbezug des eigenen Standpunkts nicht mehr von über-
all her, es besteht jedoch die Gefahr, so zu tun, als wäre der 
(Klassen-)Standpunkt gar kein individueller Standpunkt, an 
dem sich unterschiedliche Erfahrungen kreuzen, sondern 
würde für alle gelten. Genau dieses Problem treibt die femi-
nistischen Debatten in Nordamerika in den 1970er Jahren um: 
Es sprechen fast ausschließlich weiße Feministinnen aus der 
Mittelschicht, die ihren Standpunkt verallgemeinern. Daher 
wirft die proto-intersektionale Intervention von Patricia Hill-
Collins, ausgehend von Audre Lorde, den frühen Standpunkt-
theorien vor, die Kategorie der Frau zu vereinheitlichen und die 
unterschiedlichen Dimensionen der Diskriminierung, die mit 
gesellschaftlichen Positionen einhergehen, zu übergehen.119

Haraways Begriff der Situiertheit kann man als einen Aus-
weg aus dieser Gemengelage verstehen. Situiertheit kann nicht 

119	 Collins,  „Learning from the Outsider Within“.



6. Standpunkt und Situiertheit – Interventionen des Feminismus

307

verallgemeinert werden, sondern bleibt immer partial. Jedes 
Subjekt ist auf eine spezifische Weise situiert, die nicht in 
andere Positionen übersetzt werden kann (auch wenn Hara-
way das Aufzeigen von Gemeinsamkeiten als Grundlage von 
Solidarität begreift). Erst durch die Auseinandersetzung mit 
den Bedingungen der eigenen Situiertheit werden jener bes-
sere Bezug zur Welt und jenes gute Leben möglich, von denen 
Haraway im oben angeführten Zitat spricht. Deshalb folgen 
die Selbsttechnologien der Situierung aus Haraways Text, 
obwohl sie dort keine Praxisanleitung gibt. Die Auseinander
setzung des Subjekts mit sich selbst ist Haraways Begriff der 
Situiertheit implizit. Genau das meint die Reflexivität die-
ses Begriffs: Sich zu situieren bedeutet nicht nur, den eige-
nen Standpunkt in den Blick zu nehmen, sondern auch, wie 
Situiertheit den Blick auf diesen Standpunkt prägt, der damit 
seine Fixierung verliert.

Der Begriff des Standpunkts hingegen impliziert das fixierte 
Stehen an einem Punkt, der durch die gesellschaftlichen Ver-
hältnisse und die Dialektik von Herr und Knecht bzw. Bour-
geoisie und Proletariat gegeben ist. Zumindest bei Marx und 
Lukács ist dieser Dialektik jedoch die Überwindung aller 
gesellschaftlichen Standpunkte eingeschrieben, die in einer 
klassenlosen Gesellschaft keine Rolle mehr spielen sollen. Im 
Gegensatz dazu läuft Situiertheit darauf hinaus, dass sich die 
Umgebungsrelationen ständig verändern, aber nicht aufgrund 
der gesellschaftlichen Verschiebungen durch Klassenkämpfe 
und gegebenenfalls Revolutionen, sondern durch die als öko
logisch verstandenen Wechselwirkungen des Subjekts mit sei-
ner Umgebung. Zugespitzt könnte man sagen: Wer situiert ist, 
hat keinen Standpunkt, sondern steht am Kreuzungspunkt von 
in ganz unterschiedliche Richtungen treibenden Kräften.

Wissen und Handeln sind für beide Konzepte  – Stand-
punkt wie Situiertheit – Effekte eines Prozesses, in dem sich 
das Subjekt zu seinen Bedingungen verhält und dadurch seine 



Florian Sprenger

308

Umgebung und seinen eigenen Standpunkt bzw. seine eigene 
Situiertheit verändert. Doch die letzte Schleife der Reflexivi-
tät formuliert erst Haraway in ihrem Text aus und geht damit 
einen Schritt weiter als die standpoint epistemologies. Sie weist 
darauf hin, dass die Auseinandersetzung mit der eigenen Situ-
iertheit die eigene Situiertheit verändert. Dieser Selbstbezug 
wird in der phänomenologischen Tradition bereits diskutiert 
und zur gleichen Zeit von Suchman ausformuliert. Auch der 
von ihr geprägte Begriff der situated action läuft auf eine metho-
dische Reflexivität hinaus, die Haraway als politische und sub-
jektivierende Reflexivität ausbuchstabiert.

Die mit dieser Begriffsverschiebung einhergehende Abkehr 
vom marxistischen Vokabular des Standpunkts hin zum 
phänomenologischen Vokabular der Situiertheit ist nur auf 
den ersten Blick eine rein theorieimmanente Angelegenheit 
(keine Marxistin wird allein durch andere Begriffe zur Phä-
nomenologin). Vielmehr möchte ich diese begriffliche Ver-
schiebung, bei der eine Theorietradition durch eine andere 
überlagert wird, als Indikator für eine Veränderung des Ver-
hältnisses von Subjektivität, Macht und Wahrheit begreifen. 
Diese Verschiebung von gesellschaftlichen Kämpfen hin zu 
individuellen Erfahrungen liegt im Kern der bis in die Gegen-
wart reichenden Debatten um identity politics. Diese Beobach-
tung hat Frederic Jameson bereits in seinem 1988 erschiene-
nen Aufsatz  „History and Class Consciousness“ konstatiert. 
Er unterstreicht, dass der neue Fokus auf die Erfahrung von 
Unterdrückung und die Auseinandersetzung mit der eigenen 
Situiertheit weitreichende Konsequenzen hat: Fragen des Poli-
tischen, d. h. der  „domination“ und der  „oppression“, werden, 
wie Jameson anhand der feministischen Debatten dieser Zeit, 
aber ohne Bezug auf Haraway ausführt, wichtiger als Fragen 
des Ökonomischen, d. h. der  „exploitation“.120 Jameson betont, 

120	Jameson,  „History and Class Consciousness as an ‚Unfinished Project‘“, S. 70.



6. Standpunkt und Situiertheit – Interventionen des Feminismus

309

dass die feministischen Ansätze weiterhin auf eine Verände
rung der gesellschaftlichen Verhältnisse zielen. Doch der Weg 
dorthin verläuft nunmehr durch das Subjekt: An die Stelle der 
Auseinandersetzung mit der objektiven Realität der gesell-
schaftlichen Ausbeutungsverhältnisse tritt die Auseinander-
setzung mit individuellen Erfahrungen von Unterdrückung. 
Es geht also nicht mehr um die Überwindung aller Klassen-
standpunkte durch eine Aufhebung der objektiven Wider
sprüche, sondern um eine Verlagerung des Kampfes in das 
Individuum. Haraway geht diesen Weg noch einen Schritt 
weiter als die standpoint epistemologies. In ihren Texten der 
1980er Jahre tauchen ökonomische Fragen der Verteilung von 
Ressourcen gerade im Hinblick auf den zu dieser Zeit erstar-
kenden (Neo-)Liberalismus zwar noch auf, treten aber in ihren 
späteren Schriften zunehmend in den Hintergrund. Die Ana-
lyse von Ausbeutungsverhältnissen weicht Fragen einer Politik 
des Zusammenlebens von Menschen und Nicht-Menschen.121

Jamesons hellsichtige Bemerkung markiert eine bis heute 
wichtige Konfliktlinie, denn feministisch geprägter Identitäts-
politik wird genau diese Abwendung von einer Kritik an den 
ökonomischen Bedingungen hin zu individuellen Erfahrun-
gen von Unterdrückung immer wieder vorgeworfen.122 Mit 
Blick auf die Geschichte der standpoint epistemologies und ihre 
marxistischen Ursprünge kann diese Kritik nun etwas diffe-
renzierter betrachtet werden: Viele der bis hierhin zitierten 

121	Vgl. Haraway, Staying with the Trouble.
122	Diese Kritik hat auch in der deutschen Frauenbewegung eine Tradition. So 
beschreibt Fridda Haug als Protagonistin des Sozialistischen Frauenbunds und 
frühe Übersetzerin Donna Haraways rückblickend (und ironisierend) die Reaktio-
nen auf die importierten feministischen Ansätze als  „Ideen, die die Frauen verfüh-
ren sollten, vom rechten Weg der Revolution abzugehen, dass die Frauenbewegung 
verbürgerlicht, sich um Sachen kümmert, die nichts bringen, statt ordentlich die 
Gesellschaft zu verändern und die Probleme bei der Wurzel zu packen.“ Zitiert 
nach Cristina Perincioli, Berlin wird feministisch. Das Beste, was von der 68er Be­
wegung blieb, Berlin: Querverlag 2015, S. 169.



Florian Sprenger

310

Texte artikulieren – oft zum ersten Mal – unterdrückte Posi-
tionen, deren Standpunkte bis dahin nicht zu Wort gekom-
men sind, weil die Autor:innen gar nicht gehört wurden. Die 
neuen feministischen Ansätze – Standpunkt wie Situiertheit – 
insistieren darauf, dass eine Kritik der gesellschaftlichen Ver-
hältnisse nicht ohne eine Berücksichtigung des Standpunkts 
(oder der Situiertheit) dieser Kritik auskommt, wenn sie den 
Ansprüchen der Befreiung von Unterdrückung gerecht wer-
den will. Das heißt nicht, dass das Validitätskriterium von 
Kritik die Offenlegung ihrer eigenen Bedingungen sein muss – 
das wäre in der Tat eine problematische Normativierung von 
Reflexion. Aber es bedeutet, so die gemeinsame Position der 
unterschiedlichen Ansätze, dass Kritik – auch die Kritik der 
gesellschaftlichen Verhältnisse, aus denen heraus sie artiku-
liert wird – immer von einem Standpunkt ausgeht und sich 
nicht auf eine universelle Wahrheit beziehen kann. Mit dem 
begrifflichen Instrumentarium der standpoint epistemologies 
werden, ausgehend vom marxistischen Konzept des Klassen-
standpunkts, Machtverhältnisse und Abhängigkeiten auf eine 
neue Weise beschreibbar, die zu einer vielschichtigen Kritik 
an den bestehenden Unterdrückungsverhältnissen geführt 
hat. Entsprechend fordert auch Jameson, die Gemeinsam
keiten der Ausbeutungs- und der Unterdrückungserfahrung 
in den Mittelpunkt zu stellen und die Kämpfe zu verbinden:  „It 
is a project that will sound like ‚relativism‘ or ‚pluralism‘ only if 
the identity of the absent common object of such ‚theorization‘ 
from multiple ‚standpoints‘ is overlooked – what one therefore 
does not exactly have the right to call (but let it stand as contra-
dictory short-hand) ‚late capitalism‘.“123

Anstatt Haraways Einführung von situatedness einer ein-
deutigen Quelle zuzuschreiben, ist es an dieser Stelle also 
sinnvoller, abschließend noch einmal die Breite seiner Ver-

123	Jameson,  „History and Class Consciousness as an ‚Unfinished Project‘“, S. 71.



6. Standpunkt und Situiertheit – Interventionen des Feminismus

311

wendung in Erinnerung zu rufen. Er wird in den bis hierhin 
geschilderten, so unterschiedlichen Kontexten zur gleichen 
Zeit evident: Situiertheit bedeutet, wie Suchman vielleicht am 
deutlichsten gezeigt hat, nicht nur, dass sich jede:r und alles in 
einer Situation befindet. Vielmehr zeigt die reflexive Wendung 
des Begriffs, dass das Verhältnis dieser Situation zu dem sich 
in ihr befindlichen Subjekt durch das Handeln und Wissen 
des Subjekts hervorgebracht wird. In diesem Zusammenhang, 
der von Haraway auf den Begriff gebracht wird, verändert sich 
die  „kritische Haltung“, in der sich das Subjekt auf die Wahr-
heit über sich selbst bezieht (und dabei Macht über sich selbst 
ausübt), um der Macht entgegenzutreten, die es an seinen 
gesellschaftlichen Ort bindet.

Diese Veränderung der  „kritischen Haltung“, die sich in Tei-
len der nordamerikanischen feministischen Bewegung seit den 
1970er Jahren beobachten lässt und im Manifest des Combahee 
River Collective artikuliert wird, kann sicherlich nicht einfach 
auf eine Veränderung von Begriffen zurückgeführt werden, die 
erst eine Dekade später geprägt werden. Haraways Text ist nicht 
die Ursache für diese Veränderung, aber ihre terminologische 
Manifestation. Deshalb kann eine begriffsgeschichtliche Per
spektive, die der Etablierung und Verbreitung des Begriffs folgt, 
die Konsequenzen, aber auch die historischen Verbindungs
linien dieser Verschiebung aufschlüsseln.

Auf Heidegger, Merleau-Ponty oder de Beauvoir bezieht 
sich Haraway in ihren Arbeiten nicht direkt, auch wenn es 
nicht unwahrscheinlich ist, dass sie sich während ihres Stu-
diums in Paris mit deren Ansätzen auseinandergesetzt hat. In 
einem 1998 geführten Interview nennt sie Heidegger jedoch 
neben Alfred North Whitehead und Charles Sanders Peirce 
als einen ihrer wichtigsten Einflüsse:  „That is my lineage, 
not the French poststructuralists.“124 Interessant ist an dieser 

124	Haraway, How like a Leaf, S. 21.



Florian Sprenger

312

Stelle, dass Haraway ihre Leidenschaft für Heideggers Spra-
che betont und kurze Zeit später herausstellt, ihre Verwen-
dung des Begriffs situated sei  „a similar effort to take an ordi-
nary word and try to make it do a number of things“.125

Bei genauerem Hinsehen zeigt sich – bei aller fundamenta-
len Unterschiedlichkeit in Gestus und Politik – durchaus eine 
Nähe von Haraways Projekt zu Heideggers Kritik am philoso-
phischen Idealismus und seiner Gegenüberstellung von Sub-
jekt und Objekt. Heidegger wendet sich gegen die in der Philo-
sophie seit Descartes dominante Prämisse, dass das Subjekt, 
um sich selbst zu erkennen, sein Verhältnis zum Objekt gleich-
sam von außen beobachten müsse. Mit seiner Philosophie des 
In-der-Welt-Seins attackiert er den Dualismus von Geist und 
Materie und begreift die Existenz des Menschen als eingebet-
tet in die Welt. Der Begriff der Befindlichkeit unterstreicht, 
dass das Subjekt immer schon in der Welt ist und sich nicht 
dadurch bildet, dass es ihr gegenübersteht. In dieser Hinsicht 
ist Haraways Verständnis von Situiertheit durchaus vergleich-
bar mit dem Begriff der Befindlichkeit, der nicht nur den Ort 
des Individuums meint, sondern das Dasein an diesem Ort als 
Voraussetzung des eigenen Befindens bestimmt. An diesen 
Gedanken schließen auch Dreyfus, Agre und Suchman mit 
ihren Verwendungen von situatedness an. Als intensive Hei-
degger-Leserin und Wissenschaftshistorikerin, die zumindest 
mit den Arbeiten von Suchman vertraut war, trägt Haraway 
unweigerlich zur Etablierung dieser phänomenologischen 
Dimension des Begriffs bei, selbst wenn sie keine direkten Ver-
bindungen zu anderen Verwendungsweisen herstellt.

Damit taucht das eingangs aufgeworfene Problem wieder 
auf: Der Begriff der Befindlichkeit steht in einer Verbindung 
zum identitär-konservativen Programm Heideggers, das spä-
testens in den Schwarzen Heften deutlich hervortritt und an die 

125	Ebd., S. 110.



6. Standpunkt und Situiertheit – Interventionen des Feminismus

313

Ideologie von Blut und Boden anknüpft. Von der damit ver-
bundenen identitären Logik, die die Existenz der  „richtigen 
Menschen“ an ihren Ort bindet und die  „falschen Menschen“ 
von diesem Ort entfernen will, sind Haraway und der Femi-
nismus denkbar weit entfernt. Dennoch ist es wichtig, diesen 
Verbindungslinien nachzuspüren. Indem ich sie in den Blick 
nehme, möchte ich keinesfalls eine strukturelle Analogie zwi-
schen der ortsgebundenen Philosophie Heideggers und dem 
feministischen Insistieren auf der Situiertheit allen Wissens 
suggerieren. Aber ich glaube, dass diese begriffsgeschichtliche 
Nähe eine Reihe von Fragen stellt, die nicht mit dem Verweis 
auf die Absurdität einer solchen Verbindung abgegolten wer-
den können. Für die feministischen Debatten muss diese Ver-
bindung auch gar kein Problem darstellen, weil sie ihm eine 
neue Bedeutung geben. Ihre Verwendung ist genauso in ihren 
politischen Bestrebungen verortet wie Heideggers Begriffe der 
Befindlichkeit und des Bodens in seiner politisch reaktionären 
Philosophie.

Auch wenn Haraway ihren Begriff gänzlich anders ein-
ordnet als Heidegger, wirft diese Korrespondenz dennoch die 
Frage auf, wie sich emanzipatorische Identitätspolitik, die aus 
einer anderen politischen Situation und der Auseinander
setzung mit Unterdrückung entsteht, zum reaktionären, iden-
titären Beharren auf der Übereinstimmung von Heimat und 
Zugehörigkeit, von Blut und Boden verhält. Mit dieser Frage 
geht es mir nicht um ein  „debunking“ des feministischen 
Ansatzes. Ich will nichts entlarven – ganz im Gegenteil glaube 
ich, dass es notwendig ist, sich mit dieser Geschichte kritisch 
zu befassen, um sie einzuordnen und zu entschärfen. Ein Igno-
rieren solcher historischen Verbindungen kann sich rächen. 
Vielleicht ist eine Abgrenzung von identitären Verständnis-
sen der Verortung und der Bindung von Identität an  „Heimat“ 
oder  „Nation“ nur möglich, wenn genau dieser Zusammen-
hang aufgearbeitet und dabei deutlich wird, dass beide Ver-



Florian Sprenger

314

wendungen in ihren politischen Konstellationen in Europa 
und Nordamerika verortet sind. Auch das würde dafür spre-
chen, Situiertheit selbst als situiert zu begreifen.

Deshalb möchte ich die begriffsgeschichtliche Betrach-
tungsebene nun verlassen und im anschließenden Kapitel ver-
suchen, die Problematiken herauszuarbeiten, die das Situieren 
als Praxis mit sich bringt, wenn es auf Übereinstimmung mit 
sich selbst, auf Transparenz und Authentizität zielt. Diese Pro-
bleme sind keineswegs durchgehend auf ein identitäres Ver-
ständnis von Verortung zurückzuführen. Aber sie legen es 
nahe, die Frage der Ortlosigkeit noch einmal neu aufzurollen, 
was ich im Schlusskapitel an meinem eigenen Beispiel ver
suchen werde. Ausgehend von diesem Versuch skizziere ich 
am Ende dieses Buches ein Konzept ortloser Situiertheit, das 
an Haraways Ansatz anschließt, aber nur schwer von konser-
vativer Seite aus vereinnahmt werden kann.



315

7. WIDERSTÄNDE SITUIERTER 
SUBJEKTIVITÄT

Identitätspolitik wird – wie im zweiten Kapitel bereits erläu-
tert – immer wieder vorgeworfen, im Kern essenzialisierend 
zu sein, Identitäten auf Kategorien zu verengen und diese zu 
verabsolutieren, um sie gegeneinander aufzurechnen. Die 
Anleitungen und Templates für situierende Sprechakte zie-
len, wie sich gezeigt hat, tatsächlich häufig auf Eindeutigkeit 
und Transparenz. Doch meine eigenen Versuche der Situ-
ierung haben mir die Intransparenz, Ambivalenz und Un
eindeutigkeit meiner Verortung vor Augen geführt. Während 
die phänomenologischen, anthropologischen und feminis-
tischen Texte Subjektivität stets als uneindeutig, sich selbst 
unzugänglich und gebrochen verstehen, durchziehen Forde-
rungen nach Aufrichtigkeit die am Beispiel des positionality 
statements und des land acknowledgements untersuchten An
leitungen für solche Sprechakte.

Diesen Widerständen des Situierens möchte ich in die-
sem Kapitel nachgehen – nicht zuletzt, um zu verdeutlichen, 
dass es sich die gängige Kritik an Identitätspolitik zu einfach 
macht: Sie setzt das voraus, was sie an Identitätspolitik kriti-
siert, nämlich eine Subjektivität, die sich selbst erkennt, weiß, 
wo sie steht und mit sich übereinstimmt. Stattdessen möchte 
ich einen anderen Weg zu einer Kritik an Identitätspolitik vor-
schlagen, der gewissermaßen von innen kommt und diese mit 
sich selbst identische Subjektivität nicht voraussetzt, sondern 
fragt, was wann für wen als Subjekt zählt und wie dieses im 
Sprechen über sich selbst hergestellt wird. Ich möchte also 
die politischen Bestrebungen und epistemologischen Über
legungen, die situierenden Sprechakten zugrunde liegen, 
ernst nehmen, aber das Sprechen über sich selbst zugleich als 



Florian Sprenger

316

eine Quelle von Ambivalenz begreifen, denn ein Subjekt kann 
unterschiedliche, sich mitunter widersprechende Positionen 
haben. Aber wie kann ich mir selbst gegenüber ehrlich sein, 
wenn ich nicht voraussetzen möchte zu wissen, wer spricht, 
wenn ich spreche?

Im nächsten und letzten Kapitel spiele ich diese Aporien 
situierender Sprechakte an meiner eigenen Verortungspraxis 
durch. Zunächst möchte ich aber herausarbeiten, welche Kon-
sequenzen sie haben, um am Ende die Risiken eines  „positio-
nalen Fundamentalismus“, also der Forderung nach Überein-
stimmung von sozialer und inhaltlicher Position in den Blick 
zu nehmen.1 Ich möchte, mit anderen Worten, dafür plädieren, 
Formen des Ich-Sagens als autofiktive Praktiken zu begreifen 
und die Übereinstimmung mit sich selbst nicht zu einem iden-
tifikatorischen Schema werden zu lassen. Zu diesem Zweck 
skizziere ich drei Fragenkomplexe: erstens zur Übereinstim-
mung des Subjekts mit sich selbst, zur Authentizität und zur 
Sicherheit seines Situierens, zweitens zur Rhetorik und Nar-
rativität seiner Inszenierung sowie drittens zur Legitimation, 
Authentifizierung und Glaubwürdigkeit dieses Sprechens. Mit 
diesen Fragen schließt das Kapitel die Klammer, die zu Beginn 
bei der Auseinandersetzung mit dem land acknowledgement 
und dem positionality statement offengeblieben ist, und führt 
die Genealogie der Situiertheit mit einer Kritik an diesen 
Sprechakten zusammen.

Von Marx, Freud, Nietzsche und de Saussure über Foucault, 
Deleuze und Derrida bis hin zu Butler, Haraway und Spivak 
haben Philosoph:innen Subjektivität als ein Konstrukt, als 
einen Effekt von Produktionsverhältnissen und als Epiphäno-
men textueller, ökonomischer, psychischer oder geschlecht-
licher Prozesse begriffen. Das Subjekt lebt diesen Ansätzen 

1	 Vgl. Paula-Irene Villa Braslavsky,  „Identitätspolitik. Repräsentationsverhand-
lungen in der Popkultur“, in: Pop 16 (2020), S. 70–76, hier S. 74.



7. Widerstände situierter Subjektivität

317

zufolge unter Bedingungen, die es nicht selbst kontrollie-
ren kann, die aber seine Position und damit seine Artikula-
tionsmöglichkeiten bestimmen. Es befindet sich stets in einer 
sekundären, abgeleiteten Position. Bei allen Unterschieden im 
Detail eint diese Theoretiker:innen die Absage an Versuche, 
Identität zu fixieren, im Sinne des romantischen Ideals mit 
sich selbst übereinzustimmen und Transparenz sich selbst 
gegenüber zu erlangen. Selbsterkenntnis ist ihnen zufolge 
alles andere als ein Pfad der Eindeutigkeit.

An solche Versuche der anti-essenzialistischen Destabi-
lisierung von Identität und Subjektivität schließen die seit 
den 1980er Jahren entstehenden feministischen Theorien 
des Standpunkts und der Situiertheit an. In diesen Debatten 
wird die moderne Subjektkritik fortgeführt, indem Subjekte 
als Konstrukte beschrieben und die Bedingungen dieser Kon
struktion einer kritischen Analyse unterzogen werden. Die 
einschlägigen Texte gehen nicht davon aus, dass es schon 
ein Subjekt gibt, das sich dann durch das Situieren in ein kri
tischeres Subjekt verwandelt, sondern dass im Situieren neue, 
kritische Selbstverhältnisse entstehen, die durch Praxen der 
Selbstbeobachtung hergestellt werden müssen.

Begreift man die in diesem Buch vorgestellten Verfahren 
der Verortung als eine auf Selbsttechnologien und der Her-
stellung von Relationen zur Umgebung basierende Subjek
tivierungsform, dann ist das Subjekt, das spricht, nicht einfach 
gegeben und findet sich auch nicht selbst. Seine Position wird 
vielmehr erst in diesem Sprechakt produziert. Feministische 
Identitätspolitik legt Identität demnach nicht fest, sondern 
bringt sie hervor.  „The concept of positionality allows for a 
determinate though fluid identity of woman that does not fall 
into essentialism.“2 In diesem Sinn verbindet der Feminismus 
die philosophische Kritik an modernen Subjektkonzeptionen 

2	 Alcoff,  „Cultural Feminism versus Post-Structuralism“, S. 435.



Florian Sprenger

318

mit dem ethischen Anspruch auf andere Subjektivitäten: Er 
leitet das Subjekt an, sich zu erkennen, ohne sich vorauszu-
setzen, und schickt es auf eine Suche nach sich selbst, die kein 
Ende findet. Deshalb ist der Anspruch dieser Ansätze über 
die Theoretisierung hinaus ein politischer und aktivistischer. 
Er manifestiert sich in den erläuterten Anleitungen. Sie for-
dern das Subjekt auf, sich anders zu begreifen, seine eigenen 
Bedingungen offenzulegen und eigenständig auf die sozialen, 
gesellschaftlichen und körperlichen Situationen zu beziehen, 
in denen es sich befindet und in die es eingebettet ist. Doch 
zugleich wird selbst von Autor:innen, die auf der Seite iden-
titätspolitischer Praxis stehen, eine Tendenz zur Essenziali-
sierung befürchtet:  „Insofar as identity politics is based on a 
notion of an inner essence, which some people have and some 
people do not and could never have, it is an essentializing 
politics.“3 Deutlich wird diese Essenzialisierung an der Ehr-
lichkeit und Aufrichtigkeit, die für den Erfolg situierender 
Sprechakte vorausgesetzt wird und in denen das Subjekt sich 
selbst erkennen soll. Von wo aus spricht das Subjekt also von 
sich selbst, wenn es sich verortet? Wie wirkt seine Position auf 
dieses Sprechen, wenn wir nicht davon ausgehen wollen, dass 
das Subjekt sich selbst gegeben ist?

7.1  Transparenz und Authentizität

Der erste Fragekomplex, der mich an dieser Konstellation inte-
ressiert, betrifft die Transformation, die das Subjekt durch-
läuft, wenn es den diskutierten Anleitungen folgt. Die bespro-
chenen Templates und Verfahren bieten explizite Regeln, mit 
denen das Subjekt eine bestimmte Übereinstimmung mit sich 
selbst erreichen soll. Das Wheel of Power and Privilege etwa ver-

3	 Martin,  „Meeting Polemics to Irenics“, S. 73.



7. Widerstände situierter Subjektivität

319

setzt das Subjekt durch eine Reihe von Operationen an sich 
selbst in die Lage, das eigene Wissen auf die eigene Position zu 
beziehen und die ethischen Konsequenzen dieser Operation 
zu artikulieren. Damit führt es zugleich eine Konsequenz die-
ser Techn0logien des Selbst vor Augen, die mir an dieser Stelle 
als Ausgangspunkt einer Kritik an diesen Praktiken dient: Sie 
gehen mit dem Eindruck einer Eindeutigkeit und Sicherheit 
einher, die schon von den Theorien der 1980er Jahre zurück
gewiesen wird. Die Anleitungen und Templates implizieren 
die Transparenz eines Subjekts, das wissen soll, wer es ist und 
wo es steht, weil es erst dann die eigene Position reflektieren 
kann. Der Begriff der awareness trägt dies schon etymologisch 
durch seine Nähe zum Gewahrwerden in sich: Das achtsame 
Subjekt soll sich seiner eigenen Situation gewahr werden, mit-
hin die Wahrheit über sich selbst erkennen. In die Kategorien-
tafel des Wheel of Power and Privilege soll das Subjekt seine 
eigenen Identitätsmerkmale eintragen und diese dann anhand 
der Tortenform auf Privilegien und Diskriminierungen sowie 
intersektionale Verhältnisse befragen. Als Voraussetzung für 
die aufrichtige Auseinandersetzung mit der eigenen Situiert-
heit erscheint folgerichtig Selbsttransparenz: Zu sich selbst 
verhalten kann sich das Subjekt erst, wenn es sich erkannt hat, 
und genau diese Erkenntnis realisieren die Kategorien des 
Wheel of Power and Privilege.

Diese Sicherheit verunsichert mich, denn in meinen eige-
nen Versuchen der Situierung habe ich sie nicht finden kön-
nen. Vielmehr hat mich beim Schreiben dieses Buches die 
Frage begleitet, ob das Subjekt durch das Situieren festen 
Boden unter den Füßen gewinnen und sich selbst so erken-
nen kann, wie es wirklich ist, oder ob es seinen Standort nicht 
gerade verliert, indem es sich fragt, von wo aus es spricht, ohne 
eine Antwort auf diese Frage zu finden. Festigt das Subjekt in 
diesem Sprechakt seine Kontur, indem es die Wahrheit über 
sich artikuliert? Oder erkennt es die Brüche, Spannungen und 



Florian Sprenger

320

Widersprüche, die es durchziehen – und zwar selbst dann, 
wenn es glaubt, mit dem Situieren den Ort bestimmen zu kön-
nen, an dem es steht?

Ob das situierte Subjekt weiß, wo es steht, oder ob es den 
Boden unter den Füßen verliert, weil es sich in seiner eigenen 
Verortung verirrt, ist mir bei der Lektüre der Texte und Mate-
rialien zu diesem Thema und bei meinen eigenen Versuchen 
der Situierung immer unklarer geworden. Was finde ich, wenn 
ich nach mir suche, ohne mich vorauszusetzen? Ich kann des-
halb keine Antwort auf diese Fragen in Aussicht stellen, weil 
auch beides zugleich zutreffen kann – die Wahrheit der eige-
nen Vieldeutigkeit kann festen Boden bedeuten. Konsequent 
wäre es vermutlich, die eigene Uneindeutigkeit als Ausgangs- 
und Standpunkt zu nehmen. Genau das ist in den Anleitungen 
zum land acknowledgement und zum positionality statement aber 
nicht der Fall – anders als in den phänomenologischen und 
feministischen Theorien.

Die Templates laden fraglos zum Bezweifeln der eigenen Pri-
vilegien und zur Übernahme von Verantwortung für die eigene 
Position ein. Sie können in dieser Hinsicht zu einer Verunsiche-
rung gehegter Selbstverständnisse, zur Bearbeitung blinder 
Flecken und zur Herstellung neuer Solidarität beitragen. Folgt 
man jedoch den Anleitungen zur Selbsterkenntnis, gewinnt 
man den Eindruck, dass das Subjekt durch diese Verfahren an 
Eindeutigkeit gewinnt, denn im Kern steht durchgehend ein 
Authentizitätsversprechen: Erst wenn das Subjekt  „from the 
heart and with integrity“ spricht,4 kann es sich selbst erken-
nen und sein land acknowledgement integer machen:  „Anchor 
your thoughts with honesty, positivity, and respect.“5 Auch 

4	 Library and Information Studies Students’ Association,  „LISSA Land Acknow-
ledgement, Template for Personalization, Definitions, and Speaker Protocol“.
5	 Destination Toronto,  „Beyond the Land Acknowledgement“, https://www.desti 
nationtoronto.com/research/reports-archive/helpful-resources/land-acknowledge 
ment-resources [letzter Zugriff: 29.8.2024].



7. Widerstände situierter Subjektivität

321

ein positionality statement soll von einer Selbsterforschung aus-
gehen, die nur gelingen kann, wenn sich das Subjekt nicht 
verstellt:  „One may also, particularly in the early stages of 
reflection, not be as honest with one’s self as one needs to be.“6

Diese Formulierungen deuten darauf hin, dass das Subjekt 
erst innere Widerstände überwinden muss, um sich mit der 
eigenen Situiertheit auseinanderzusetzen. Diese Widerstände 
sind das, was der Erkenntnis seiner selbst entgegensteht. Das 
Subjekt wird an Stellen wie diesen, die sich in nahezu allen 
Anleitungen finden lassen, aufgefordert, sich selbst zu er
forschen, um im Verhältnis zu seiner Umgebung eine Ant-
wort auf die Frage zu finden, was es als Subjekt prägt. Es soll 
diesem Imperativ folgen und sich durch Ehrlichkeit und Auf-
richtigkeit Klarheit und awareness über sich selbst verschaffen. 
Dieser Imperativ ist Teil der Subjektivierungsverfahren, denn 
er legt das Ziel der Operationen fest: Transparenz und Selbst-
übereinstimmung. Ob das Subjekt diese Übereinstimmung 
finden kann, ist anhand der Anleitungen nicht vorhersagbar. 
Aber sie machen deutlich, dass die gewollte Verunsicherung 
der eigenen Position durch die Hinterfragung von Privilegien 
und blinden Flecken vor dem Hintergrund einer fundamenta-
len Versicherung der eigenen Identität vollzogen wird. Die An
leitungen stellen in Aussicht, dass nur eine aufrichtige Ausein-
andersetzung mit sich selbst den gewünschten Effekt hat, dem 
Subjekt einen Einblick in seine Gewordenheit zu verschaffen. 
Es soll seiner selbst gewahr werden und darin die Wahrheit 
über sich selbst sowie seine Situiertheit erkennen.

Aus den Arbeitsanleitungen spricht das Vertrauen, mit 
dem situierenden Sprechakt zu einem in der Anerkennung 
der eigenen Partialität endlich sicheren, weil nicht mehr 
anmaßenden, gewaltsamen oder unmarkierten Sprechen zu 
gelangen. Es handelt sich sozusagen um eine Sicherheit zwei-

6	 Holmes,  „Researcher Positionality“, S. 4.



Florian Sprenger

322

ter Ordnung, denn sie betrifft nicht generell das Wissen des 
Subjekts, das ja durch diese Verfahren einer grundsätzlichen 
Kritik unterzogen wird, sondern das Wissen des Subjekts über 
sein eigenes Wissen, das in die Subjektivierung einfließt und 
damit zu einer Wahrheit über sich selbst wird. Diese Sicher-
heit zweiter Ordnung ist fraglos etwas anderes als jene un
erschütterliche Sicherheit erster Ordnung, die das von Hara-
way kritisierte Sprechen von überall und nirgendwoher mit 
sich bringt, das die objektive Wahrheit der eigenen Aussagen 
impliziert. Die Sicherheit des Glaubens, mit dem Situieren 
zu wissen, wo man steht, liegt nicht in vermeintlich wahrem 
Wissen über die Welt, sondern baut auf einem festen, eindeu-
tigen Verhältnis des Subjekts zum Wissen über sich selbst auf. 
Die Arbeit des Subjekts an sich selbst ist demnach nur nötig, 
weil die Bedingungen der eigenen Erkenntnis dem Subjekt 
zunächst unbekannt sind. Wenn diese Arbeit gelingt, erkennt 
sich das Subjekt, indem es seine eigenen Voraussetzungen 
zum Teil seiner Identität macht und damit durch die Arbeit 
an sich selbst Übereinstimmung mit sich selbst erreicht. Wenn 
es an diesem Punkt angelangt ist, sollen ihm die Bedingungen 
der eigenen Erkenntnis ebenso transparent erscheinen wie 
die Macht, der es an seinem Ort ausgesetzt ist. Zwar ist das 
Subjekt mit der Arbeit an sich selbst nie fertig, erreicht aber 
einen Standpunkt, von dem aus es die Bedingungen des eige-
nen Sprechens zumindest temporär erkennt, denn ohne diese 
Erkenntnis wäre keine Situierung möglich. In diesem Sinn ist 
das an Identitätspolitik kritisierte  „Essentialismuspotential […] 
kein grundsätzliches Essentialismusproblem“.7

Die Literaturtheoretikerin Anne Kornbluh hat diese Un
mittelbarkeitsästhetik, die von sich selbst auf die Welt schließt 
und auch unter dem Titel Autotheorie firmiert, als  „Anti-
theorie“ kritisiert, weil das zugrunde liegende Begehren nach 

7	 Schubert, Lob der Identitätspolitik, S. 107.



7. Widerstände situierter Subjektivität

323

Intensität, unmittelbarer und unhintergehbarer Erfahrung die 
eigene Vermitteltheit im Medium des Textes überspringe und 
damit auch die Vermittlung gesellschaftlicher Widersprüche 
übergehe.8 Auf diesen Zusammenhang hat auch die Femi-
nistin Wanda Pillow in ihrer Auseinandersetzung mit dem 
methodischen Einsatz von Reflexivität hingewiesen. Pillow 
zufolge impliziert die Aufforderung zu Selbstreflexivität die 
Annahme,  „[that] the researcher truly knows her/his self.“9 
Durch den Einsatz von Reflexivität wird eine Nähe zum For-
schungsgegenstand hergestellt:  „a reflexivity that falls into 
seeking similarities between the researcher and the subject, 
a reflexivity that seeks to make ‚your‘ self closer to ‚your‘ sub-
ject“.10 Diese Fähigkeit sich selbst offenzulegen beruht Pillow 
zufolge auf der Annahme eines einheitlichen cartesianischen 
Subjekts, das sich selbst durch Reflexion transparent macht – 
in einer Operation, die dann wiederum als Legitimations
strategie für Begründungsansprüche der vom Subjekt ge
tätigten Aussagen dient. Mit anderen Worten: Das Subjekt soll 
sagen, was es wirklich fühlt und denkt, weil dieser Sprechakt 
nur auf der Grundlage einer ehrlichen Auseinandersetzung 
mit sich selbst gelingen kann. Hinter dieser Aufforderung 
steht die Annahme eines Subjekts, das durch Unmittelbar-
keit gegenüber sich selbst transparent werden kann:  „This 
immediacy seems to guarantee the notion that in the spoken 
word we know what we mean, mean what we say, say what 
we mean, and know what we have said.“11 Um dieser Unmit-
telbarkeit entgegenzuwirken und dem cartesianischen Sub-

8	 Anna Kornbluh, Immediacy, or The Style of Too-Late Capitalism, London: Verso 
2024.
9	 Pillow,  „Confession, Catharsis, or Cure?“, S. 184.
10	 Ebd., S. 182.
11	 Barbara Johnson,  „Translator’s Introduction“, in: Jacques Derrida, Dissemination, 
übers. v. Barbara Johnson, Chicago: University of Chicago Press 1981, S. VII–XXXIII,  
hier S. VIII.



Florian Sprenger

324

jekt eine Alternative zur Seite zu stellen, plädiert Pillow für 
eine  „reflexivity of discomfort“.12 Damit meint sie nicht, dass 
man sich nicht situieren, verorten und die Bedingungen und 
Privilegien der eigenen Position reflektieren sollte. Ganz im 
Gegenteil geht es ihr darum, die eigene Konstruktion als einen 
unsicheren, vielleicht bodenlos zu nennenden Versuch selbst 
in die Hand zu nehmen und die rhetorische Inszenierung der 
eigenen Selbstdarstellung zu reflektieren.

Auch David Simpson argumentiert, dass das Situieren nicht 
notwendigerweise für mehr Klarheit und Affirmation sorgt. 
Vielmehr bringt diese Figur ein  „unignorable but imprecise 
field of forces“ mit sich:

It is a symptom of life […] without a faith in any agreed-on cate
gories for describing and defining our place in the world, for 
expressing the terms of an embeddedness that we nonetheless 
continue to insist on as a formative and even the formative ele-
ment of subjectivity and experience. Invoking situatedness then 
becomes a sort of placeholder, providing a rhetoric of knowledge 
that is persuasive, when it is persuasive, only because it cannot be 
itemized, cashed out, or rationalized.13

Sich zu situieren sei immer unpräzise, aber stets nötig. Simp
son nennt dies die Aporie der Situiertheit: Sich zu situieren 
verspricht besseres Wissen, führt aber zugleich zu mehr Un
sicherheit, weil die Wirkungen der Bedingungen der Situation 
und die aus ihnen resultierende Handlungsmacht des situier-
ten Subjekts ungewiss bleiben. Aber verstärke ich nicht den 
Eindruck der Aufrichtigkeit, wenn ich mich zu meiner Parti-
kularität bekenne?

12	 Pillow,  „Confession, Catharsis, or Cure?“, S. 188.
13	 Simpson, Situatedness, S. 204.



7. Widerstände situierter Subjektivität

325

7.2  Narrativität und Rhetorik

In dieser Hinsicht wundert es mich – dies ist der zweite Frage­
komplex –, wie wenig in den erwähnten Ratgebern und Tem-
plates, aber auch in den feministischen Texten die Narrativi-
tät, Rhetorik und Performanz solchen Sprechens, Schreibens 
und Ich-Sagens beachtet wird.14 Die Sicherheit des Wissens 
über sich selbst und den eigenen Ort in der Welt infrage zu 
stellen, ist keine neue Idee, sondern seit langer Zeit zentrales 
Motiv des Schreibens und Sprechens über sich selbst. Schon 
Seneca, Marc Aurel, Augustinus, Michel de Montaigne und 
Blaise Pascal, um nur einige wenige, besonders prominente, 
aber auch besonders privilegierte, ausschließlich männliche 
Beispiele zu nennen, formulieren diesen Zweifel an sich selbst 
als Motiv ihrer Selbsterforschung. Im Gegensatz zu mir haben 
sie das Glück, sich auf Gott oder die Metaphysik als Instanz 
zurückziehen zu können – mit Haraway gesprochen ein god 
trick, der in die Jahre gekommen ist.15 Ihre oft als maskuline 
Selbstgespräche inszenierten Texte sind Beispiele für die 
Sorge um sich selbst, die für Foucault den Kern der abendlän-
dischen Technologien des Selbst bildet. Die Sprechakte und 
Praktiken des Situierens, die gegenwärtig politisch so aufge-
laden sind, stehen trotz aller Unterschiede in dieser Tradition 
und greifen auf bewährte literarische und rhetorische Verfah-
ren der Produktion von Verhältnissen zu sich selbst zurück.

Die Aussagen des situierten Subjekts, wie sie in den An
leitungen eingeübt werden, sind unweigerlich inszeniert, 
bauen auf rhetorischen Mittel auf und nutzen die Produktivi-
tät der Narration, um Wissen über sich selbst zu generieren. 
Das Situieren ist in diesem Sinn etwas anderes als die Beichte, 

14	 Zur Narrativität des Ich-Sagens vgl. Groebner, Bin ich das?, S. 18, zur Perfor-
mance der Selbstinszenierung vgl. Reckwitz, Die Gesellschaft der Singularitäten, S. 9.
15	 Haraway, A Cyborg Manifesto, S. 581.



Florian Sprenger

326

das Geständnis, das Bekenntnis, die Askese, die Läuterung, 
das Offenlegen des eigenen Gewissens – allesamt historische 
Praktiken der Beobachtung und Inventarisierung der eigenen 
Innerlichkeit. Aber das Situieren greift auf mit diesen Prak
tiken entstandene Rhetoriken und Performanzen zurück. 
Situierende Sprechakte enthalten ein autofiktives Moment, 
weil sich das Subjekt durch die Narration seiner eigenen 
Bedingtheit selbst erfindet, indem es Wissen über sich selbst 
erzeugt. Dieses Wissen hat stets eine Form: Es greift auf Tro-
pen und Schemata der Selbstbeschreibung zurück, die so oder 
so ähnlich seit der Antike Narrative der Selbstbeobachtung 
durchziehen und das Subjekt auffordern, aufrichtig und ehr-
lich zu sein, um sich nicht über sich selbst zu täuschen. Spezi-
fischer drückt es Alois Hahn aus:  „Das Selbstbild als Resultat 
von zurechnungsfähigen Selbstäußerungen ist stets durch 
einen bestimmten Aufbau charakterisiert, einen Zusammen-
hang, in den Wertvorstellungen, Wirklichkeitsauffassungen, 
Richtigkeits- und Wichtigkeitskriterien der umgebenden 
Gesellschaft eingehen.“16 Jede Gesellschaft stellt in diesem 
Sinn Selbstthematisierungsmöglichkeiten bereit, die auf Iden-
titätsbildungsprozesse einwirken.

Dass das Situieren eine rhetorische Praxis ist, deren Per-
formanz spezifischen Regeln gehorcht und das hervorbringt, 
was sie voraussetzt, macht es nicht weniger wirksam. Mit dem 
Einwand, dass etwas ein Konstrukt sei, entzieht man ihm 
nicht die Gültigkeit. Im Fall des Sprechens über sich selbst, 
das einem Authentizitätsversprechen folgt, gewinnt der Ein-
wand, dass narrative Elemente, Tropen und rhetorische Figu-
ren einen maßgeblichen Anteil an Sprechakten des Situierens 
haben, jedoch besondere Brisanz: Die Spontanität der Selbst-
erkenntnis steht infrage, wenn sich das Subjekt auf bewährte 
Formen des Ich-Sagens stützt. Was ist authentisch, wenn sich 

16	 Hahn,  „Identität und Selbstthematisierung“, S. 11.



7. Widerstände situierter Subjektivität

327

solche Sprechakte so sehr ähneln, dass sie nahezu austausch-
bar sind? Kann ein Sprechakt, der auf jahrhundertealte Tro-
pen zurückgreift, genuin und aus der Situation geboren sein? 
Trägt die Aufforderung zur Aufrichtigkeit nicht dazu bei, die 
Rhetorik dieser Inszenierung zu überspringen?

Diese Fragen stellen sich auch für dieses Buch: Viel-
leicht habe ich mir alles ausgedacht, was ich hier über mich 
schreibe? Und wenn ich es mir nicht ausgedacht habe: Woher 
soll ich wissen, ob es stimmt? Vielleicht ist dieses Buch eine 
unbewusste Collage all der autotheoretischen Texte und phi-
losophischen Selbstreflexionen, die ich während der Arbeit 
an ihm gelesen habe? Weder meine Leser:innen noch ich 
selbst werden diese Fragen mit Sicherheit beantworten kön-
nen. Meine Aufrichtigkeit ist immer eine Inszenierung – selbst 
wenn ich an sie glaube. Dies scheint mir die wichtigste Konse-
quenz aus diesen Fragen: Wenn Sprechakte des Situierens auf 
Narrative und rhetorische Figuren zurückgreifen, dann han-
delt es sich um eine Praxis der Fiktion, die prinzipiell nicht von 
anderen literarischen Zeugnissen zu unterscheiden ist.

7.3  Legitimation und Authentifizierung

Diese Beobachtung führt mich zum dritten Fragenkomplex: 
Wie legitimiert das Subjekt im Sprechakt des Situierens seine 
Position, die performativ als Effekt äußerer Bedingungen mar-
kiert wird, aber doch eine Position ist? Ich brauche zwar keine 
Erlaubnis, über mich zu sprechen, weil niemand es verhindern 
könnte, doch um als situierter Sprechakt und damit als Offen-
legung der Wahrheit über mich selbst wirksam zu werden, 
ist eine Autorisierung nötig. Wer beurteilt die Aufrichtigkeit 
meines Sprechens? Wer entscheidet, ob es sich um eine Fik-
tion oder um die Wahrheit handelt? In den antiken Texten ist 
die Ehrlichkeit des an sich selbst arbeitenden Subjekts durch 



Florian Sprenger

328

seine eigene moralische Konsistenz begründet – ein Motiv, 
das für Foucault im Zentrum antiker Selbsttechnologien steht. 
Als ein regelgeleiteter performativer Akt findet das Situieren 
jedoch in einem anderen Kontext statt als die antike Sorge um 
sich selbst. Sein Ort sind weniger Tagebücher oder Selbstge-
spräche, denn es wird erst dann wirksam, wenn es öffentlich 
geschieht und sich das Subjekt als Teil einer Gemeinschaft zur 
Schau stellt. Diese Öffentlichkeit autorisiert die Aufrichtigkeit 
der gesprochenen Worte, weil sich das Subjekt ihrer Kritik 
aussetzt und sich dabei verletzbar zeigt. Ein unbeobachtetes 
Situieren bleibt wirkungslos. Es mag dem Individuum bei der 
Erkenntnis seiner selbst behilflich sein, ist aber keine poli
tische Handlung im engeren Sinn.

Im Gegensatz zu tradierten Formen der Selbstbeobachtung 
adressiert das Situieren im Sprechen wie im Schreiben also 
stets ein Publikum. Dieses Publikum autorisiert und authen-
tifiziert aber nicht nur den Sprechakt, indem es dessen Auf-
richtigkeit bezeugt (oder ablehnt). Es bildet eine Gemeinschaft 
mit dem situierten Subjekt, die notwendig ist, damit aus den 
gesprochenen oder geschriebenen Worten ein performa
tiver Akt wird, der vollzieht, was er tut und dabei die Wahr-
heit über das Subjekt hervorbringt. Wie bereits angedeutet, 
beschreiben die feministischen Texte das Situieren nicht als 
individualistisch, sondern als relational, d. h. als ein Sprechen, 
das stets auf ein Verhältnis zu anderen Menschen oder Lebe
wesen zielt. Während die antike Sorge um sich selbst privativ 
ist und das psychoanalytische Sprechen in einem geschlosse-
nen und geschützten Raum stattfindet, bezieht das Situieren 
die gesellschaftliche Einbettung des Subjekts und die Situa-
tion seines Sprechens vor einer Gruppe von ebenfalls situier-
ten Subjekten in den Sprechakt ein. Diese Öffentlichkeit hat 
zwei Funktionen: Erstens bezeugt und authentifiziert sie den 
Akt selbst und wird dabei zu einer Umgebung des Subjekts, 
mit der dieses in Wechselwirkung steht. Zweitens stellt das 



7. Widerstände situierter Subjektivität

329

Situieren eine Solidarität mit anderen her, die im besten Fall 
vor Ort sind und den Akt bezeugen. Entsteht diese Gemein-
schaft nicht, droht das Situieren zu scheitern, weil das Subjekt 
sich zwar erkennt, aber niemand diesen Akt autorisiert.

Doch auf welche Weise und durch wen die durchgeführ-
ten Sprechakte auch immer autorisiert sind – ihre Authentizi-
tät kann ich nie überprüfen, weder für die Aussagen anderer 
noch für meine eigenen. Mir ist nicht klar, wo ich mich finde 
und wen ich finde, wenn ich mich situiere. Wer ist das Sub-
jekt meines Schreibens und Sprechens? Weil ich keine Ant-
wort auf diese Frage finden kann, verstehe ich mein Buch als 
einen Versuch, gegen die Sicherheit und Transparenz anzu-
schreiben, die dem Situieren in den erwähnten Anleitun-
gen zugesprochen werden. Aber das bedeutet nicht, dass es 
unmöglich wäre, sich mit der Selbsterforschung des Situierens 
selbst zu finden. Man kann nicht zu keinem Ergebnis kommen, 
weil man immer etwas findet, und sei es die Bodenlosigkeit 
der eigenen Verortung. Man kann sich nicht nicht erkennen. 
Aber man kann die Uneindeutigkeit affirmieren, anstatt sie 
auf Transparenz hin auszulegen. Mir hat die Selbstsituierung 
des nächsten Kapitels – als ein Akt, der das Publikum dieses 
Buches adressiert – vor Augen geführt, dass ich nicht weiß, wer 
von wo spricht, wenn ich spreche. Und ob mein Versuch mich 
zu situieren, gelingen wird, weiß ich erst, wenn ich an meinen 
Worten nichts mehr ändern kann.

Aus diesen drei Fragenkomplexen leite ich daher ein Votum 
gegen Sicherheit, Transparenz und Vertrauen in die Überein-
stimmung mit sich selbst ab. Ich glaube nicht an Einstimmig-
keit. Damit folge ich der Philosophin Gillian Rose, die im An
schluss an Haraway 1997 in ihrem posthum veröffentlichten 
Text über  „Positionality, Reflexivities and Other Tactics“ Skep-
sis gegenüber festen Positionen geäußert hat. Rose kritisiert 
das, was sie transparent reflexivity nennt, als eine frühe Stra-
tegie feministischer Ansätze, ihre eigenen Voraussetzungen 



Florian Sprenger

330

einzubeziehen und Situiertheit einfließen zu lassen. Sie betont 
die Unmöglichkeit, durch das Situieren sicheren Boden zu er
reichen:

These uncertainties are precisely what transparent kinds of refle-
xivity cannot articulate; assuming that self and context are, even 
if in principle only, transparently understandable, seems to me to 
be demanding an analytical certainty that is as insidious as the 
universalizing certainty that so many feminists have critiqued.17

Auf ähnliche Weise fragt auch Paula-Irene Villa Braslavsky 
in einem Kommentar zum Begriff der Identitätspolitik:  „Sind 
wir mit uns in Übereinstimmung, sind wir mit uns jeweils 
identisch?“18 Villa Braslavsky betont, dass die Bedingtheit von 
Identität durch äußere Faktoren noch keine Determiniert-
heit bedeute und deswegen  „soziale Positioniertheit […] nicht 
zwangsläufig eine ‚Identitätsposition‘“ ergibt.19 Sie kritisiert, 
dass die Gleichsetzung sozialer und inhaltlicher Positionen 
zu einem  „positionalen Fundamentalismus“ führen kann.20 
Stattdessen plädiert sie für Situiertheit als Ausgangsbasis, aber 
nicht als Determinante von Identitätsbildung.

Für Rose und Villa Braslavsky ist das Situieren kein rei-
bungsloser Akt, sondern ambivalent und transformativ. Daher 
erscheint das Subjekt bei ihnen nicht als  „Herr:in im eigenen 
Haus“, sondern so bedingend wie bedingt. Es bleibt immer 
unvollständig und unsicher. Um nicht zum fixierten Bild einer 
unveränderlichen Identität zu werden (und in die Falle einer 

17	 Gillian Rose,  „Situating Knowledges: Positionality, Reflexivities and Other 
Tactics“, in: Progress in Human Geography 21:3 (1997), S. 305–320, hier S. 318. Auch 
Andrew Holmes hat diese Ambivalenz explizit betont:  „No matter how critically 
reflective and reflexive one is, aspects of the self can be missed, not known, or de
liberately hidden […].“ Holmes,  „Researcher Positionality“, S. 4. Bei Paige Sweet 
findet sich ein ähnliches Argument: Sweet,  „Who Knows?“, S. 924.
18	 Villa Braslavsky,  „Identitätspolitik“, S. 74.
19	 Ebd.
20	 Ebd.



7. Widerstände situierter Subjektivität

331

repressiven Identitätspolitik zu laufen), wird situierte Sub-
jektivierung von Rose als ein offener, ständig befragter Pro-
zess verstanden, der im Widerspruch zu der Sicherheit steht, 
welche die Anleitungen in Aussicht stellen. Identität ist, wie 
neben den eingangs genannten Philosophen auch Stuart Hall 
betont, niemals eindeutig und hat kein übergeordnetes Prin-
zip, sondern besteht aus einem ununterbrochenen  „Prozess 
der Artikulation“,21 zu dem auch das Situieren zählt. Im Situie
ren adressiert sich das situierte Subjekt demnach im besten 
Fall als gebrochen, widerstrebenden Kräften ausgesetzt und 
mit blinden Flecken versehen, also von Diffusionen, Unschär-
fen und unintendierten Effekten durchzogen.

Aus dieser Unmöglichkeit festen Bodens und der Fixierung 
des Subjekts schließt Rose auf die Notwendigkeit, Lücken und 
Inkonsistenzen in der eigenen Verortung offenzulegen und 
plädiert dafür,  „to inscribe into our research practices some 
absences and fallibilities while recognizing that the signi-
ficance of this does not rest entirely in our own hands“.22 In 
Roses Überlegungen finde ich meine eigenen Erfahrungen 
wieder: Immer, wenn mir mein Verhältnis zu mir selbst für 
einen Moment eindeutig erschien, hat sich kurz darauf heraus
gestellt, dass ich mich täusche. Aber ist nicht auch diese Aus-
sage über die Unmöglichkeit der Selbsterkenntnis eine alt
bekannte rhetorische Figur?

Die Beschäftigung mit dem land acknowledgement hat mir 
zudem sehr eindrücklich vor Augen geführt, welche Macht 
ich ausübe, wenn ich von meiner Position aus spreche. Mich 

21	 Hall,  „Wer braucht ‚Identität‘?“, S. 169. In diesem Sinn haben Ernesto Laclau 
und Chantal Mouffe Artikulation als eine Praxis beschrieben,  „die eine Beziehung 
zwischen Elementen so etabliert, dass ihre Identität als Resultat einer artikulato
rischen Praxis modifiziert wird.“ Ernesto Laclau und Chantal Mouffe, Hegemonie 
und radikale Demokratie. Zur Dekonstruktion des Marxismus, Wien: Passagen 1991, 
S. 155.
22	 Rose,  „Situating Knowledges“, S. 319.



Florian Sprenger

332

hat das Situieren nicht auf festen Boden gebracht, aber gerade 
deshalb etwas über mich gelehrt. Es hat mir geholfen, weil es 
danach keine Rückkehr zu einem unmarkierten Ort mehr gab. 
Es geht mir in diesem Sinn nicht darum, gegenwärtige Prakti-
ken des Situierens einfach zu kritisieren, weil sie immer eine 
Inszenierung sind und deshalb zu einem ungerechtfertigten 
Vertrauen in die eigene Selbsttransparenz führen können. 
Damit würde ich es mir viel zu einfach machen und den zen-
tralen Punkt verpassen. Es reicht aber auch nicht, einfach 
nur darauf hinzuweisen, dass man stets von einem Ort aus 
spricht, weil keine Aussage durch Transparenz unproblema-
tisch wird.23 Meine Frage lautet vielmehr, was beim Situieren 
produziert wird, wenn man es als eine Technologie des Selbst 
begreift und warum dieses Produkt Ende der 1980er Jahre so 
wichtig wird. Mich interessiert also, wie dieser Sprechakt, ob 
er aufrichtig ist oder nicht, ob er inszeniert ist oder nicht, das 
Subjekt hervorbringt, das spricht, und es zugleich in ein Ver-
hältnis zur Wahrheit und zur Macht setzt. Die Fragen, die ich 
in diesem Abschnitt formuliert habe – an die Übereinstim-
mung mit sich selbst, an die Rhetorik und Inszenierung sowie 
an die Legitimation dieses Sprechakts –, sind deshalb der Aus-
gangspunkt meines eigenen Versuchs, über mich zu schreiben.

23	 Vgl. Pillow,  „Confession, Catharsis, or Cure?“, S. 183. Pillow spricht diese These 
Gayatri Spivak zu. Das angeführte, auch von anderen Autor:innen häufig ver-
wendete Zitat  „Making positions transparent does not make them unproblematic“ 
konnte ich in den Schriften Spivaks aber nicht finden.



333

8. ÜBER MICH

Von wo und als wer schreibe ich also dieses Buch? Und was 
hat diese Arbeit mit mir gemacht? Beantwortet habe ich diese 
Fragen noch nicht. Allenfalls habe ich eine Reihe von Antwor-
ten angedeutet: Ich schreibe dieses Buch als weißer, männ
licher Professor, der als  „Autor-Ich“ zugleich eine Funktion 
der Sprache ist. Aber schreibe ich es auch als Vater? Als deut-
scher Staatsbürger? Als jemand, der fast immer und überall 
die Erfahrung macht, zur Mehrheit zu gehören? Als jemand, 
der im Alltag keine Diskriminierung erfährt (sich aber trotz-
dem manchmal ungerecht behandelt fühlt, was von Menschen 
wie mir oft verwechselt wird)? Als jemand, der sich als gesund 
bezeichnen würde, aber in den vergangenen Jahren eine 
Autoimmunerkrankung hatte, die chronisch hätten werden 
können? Als Sohn von Eltern, die selbst studiert haben? Als 
jemand, der sich keine finanziellen Sorgen machen muss, auch 
wenn er lange Zeit auf prekären Stellen im akademischen Mit-
telbau beschäftigt war? Als jemand, der in einer Gegend der 
Welt lebt, die vielleicht weniger vom Klimawandel betroffen 
sein wird als andere (selbst wenn sich auch hier alles ändern 
dürfte), aber mit für ihn verantwortlich ist? Als in West-
deutschland in einer Epoche des Friedens und der Prosperi-
tät aufgewachsener Mann (auch wenn wir heute besser wis-
sen, welchen Preis dieser Wohlstand hatte)? Als jemand, dem 
während der Arbeit an diesem Buch jeden Morgen bewusst 
wird, dass wenige hundert Kilometer entfernt ein Krieg tobt, 
der aber doch in Sicherheit lebt? Als jemand, der diesen Satz 
einige Zeit später erneut liest und ergänzen muss: um den 
herum noch mehr Kriege ausgebrochen sind? Als Enkelsohn 
einer am Ende des Zweiten Weltkriegs aus Pommern geflohe-
nen Großmutter mütterlicherseits, die selten über ihre Vergan-
genheit gesprochen hat? Als Verwandter eines Urgroßonkels 



Florian Sprenger

334

väterlicherseits, der als Vertreter der Großindustrie des Ruhr-
gebiets mitverantwortlich für die Ernennung von Adolf Hitler 
zum Reichskanzler war? Was ist wichtig für das, was ich hier 
schreibe? Was davon ist Teil meiner Situiertheit? Wie prägt die 
Verschränkung dieser Verortungen meine Position meinem 
Gegenstand gegenüber? Und wie hat sich mein Verhältnis zu 
diesen Aspekten meiner selbst in der Zeit verändert, in der ich 
an diesem Buch geschrieben habe? Diesen Fragen möchte ich 
nun im Schlusskapitel nachgehen, indem ich den Aporien des 
Situierens folge, mich an die Orte meiner Verortung begebe 
und dabei die Begriffsarbeit in einer anderen Sprache fort-
führe.

Bei der Arbeit an diesem Buch habe ich gelernt, dass ich mir 
mit diesem für mich ungewohnten Schreiben andere Fragen 
stellen kann als mit anderen Schreibweisen. Ich schreibe nicht 
nur anders, sondern verwandle mich – d. h. die Person, als die 
ich mich präsentiere – durch dieses Schreiben. Ich lerne, was 
ich tue, wenn ich so spreche, wie ich spreche, und bekomme 
die Macht vor Augen geführt, die mit dem Ich-Sagen einher-
geht – und die Verantwortung. Insbesondere im Gespräch mit 
Studierenden ist mir klar geworden, dass die Kategorien, rhe-
torischen Figuren und Bedingungsverhältnisse, anhand derer 
situierende Sprechakte operieren und die vorgeben, was man 
in einem solchen Sprechakt auf welche Weise über sich selbst 
sagt, nicht allgemein gegeben sind, sondern sich abhängig von 
dem Ort ändern, von dem aus man spricht. Was Situiertheit 
an einem jeweiligen Ort bedeutet, ist selbst situiert. Wie ich 
über mich spreche und welche Kategorien ich dabei auf wel-
che Weise anwende, hängt davon ab, von wo aus ich spreche. 
Besonders deutlich wird dies an der Frage der Übersetzung: 
Für eine mögliche Veröffentlichung dieses Buches auf Eng-
lisch müsste ich viele Teile umschreiben, neu kontextualisie-
ren und in andere Debatten einbinden, weil manches, was mir 
von Europa aus selbstverständlich erscheint, im sehr viel auf-



8. Über mich

335

geladeneren und konfrontativeren kulturellen Kontext Nord-
amerikas anders gelesen werden würde. Auf Deutsch ist dieses 
Buch anders situiert als es auf Englisch – oder in irgendeiner 
anderen Sprache – wäre, selbst wenn es den gleichen Inhalt 
hätte.

Es reicht also nicht, sich zu verorten. Man muss die Kate-
gorien, rhetorischen Figuren und Bedingungsverhältnisse, 
anhand derer man sich verortet, auf eben diesen Ort zu bezie-
hen, von dem aus man spricht. So wie man nicht zweimal in 
den gleichen Fluss steigen kann, kann man sich auch nicht 
zweimal auf die gleiche Weise verorten, weil man selbst, der 
Ort und das Verhältnis zwischen beiden sich ständig ver
ändern. In meinem Fall ist dieser Ort Deutschland. Der Ort, 
von dem aus ich spreche, und die Rolle, die dieser Ort für mein 
Selbstverständnis hat, geben meinem Selbstbezug einen spezi
fischen Rahmen vor. Der Begriff der identity politics und die 
mit ihm einhergehenden politischen Fragen sind aus der Aus-
einandersetzung mit den spezifischen Unterdrückungserfah-
rungen afroamerikanischer lesbischer Frauen entstanden, die 
aufs Engste mit der Geschichte der Sklaverei verbunden sind. 
Rassismus ist in Deutschland hingegen in einen völkischen 
Nationalismus verwickelt, der eigenen Regeln gehorcht und 
antisemitische Strukturen aufweist – was nicht heißt, dass es 
nicht auch andere Formen des Rassismus gegenüber Minder-
heiten in Deutschland geben würde. Identitätspolitik bedeutet 
unter diesen Vorzeichen aber etwas anderes als in Nordame-
rika, und auch die Risiken ihrer Vereindeutigung unterschei-
den sich. Vielleicht funktioniert die Auseinandersetzung mit 
Weißsein deshalb in Europa anders als in den USA – und viel-
leicht sollte ich die in Nordamerika vorherrschenden Kon-
fliktlinien nicht umstandslos übernehmen, sondern dem Ort 
anpassen, von dem aus ich spreche.

Wenn ich als Deutscher über mich selbst spreche, stellt 
sich mir unweigerlich die Frage nach der Geschichte mei-



Florian Sprenger

336

ner Familie im Nationalsozialismus. Viele Gespräche, die ich 
über Situiertheit geführt habe, sind unweigerlich an diesen 
Punkt gelangt. Fraglos erschöpft diese Frage meine Situiert-
heit nicht und es gibt gute Gründe, der Selbstverständlichkeit 
von Bewältigungsnarrationen mit Skepsis zu begegnen. Aber 
trotz dieser Vorsicht hat mich meine Familiengeschichte im 
Verlauf meines Lebens immer wieder vor die Frage nach mei-
nem Ort in der Geschichte, nach meinen Verwicklungen und 
nach meinen Möglichkeiten gestellt, mit Schuld umzugehen. 
Meine Auseinandersetzung mit dieser Geschichte war schon 
immer ein Versuch meiner eigenen Verortung. Diesen Versuch 
möchte ich rekonstruieren und ihn in der Gegenwart dieses 
Buches fortführen.

Situiertheit bedeutet jedoch mehr als die Auseinander-
setzung mit Herkunft. Der indigene Autor Max Liboiron hat 
darauf hingewiesen, dass die Herausforderung situierender 
Sprechakte wie des land acknowledgements darin liegt, von 
der eigenen Verortung auf strukturelle Zusammenhänge zu 
schließen.  „I have tried to model the ways mentors have taught 
me to introduce myself that point up to structures of relation 
or oppression rather than pointing down to effects on family.“1 
Ganz in diesem Sinn geht es mir im Folgenden darum, mich 
beim Erzählen dieser Geschichten meiner Familie zu be
obachten und herauszufinden, was sie mit mir gemacht haben 
und machen, aber auch, was ich mit ihnen mache.

Nur sehr wenigen engen Vertrauten habe ich vor der Arbeit 
an diesem Buch von diesen Geschichten erzählt. Sie haben 
mir zwar weder Nachteile noch Privilegien eingebracht, sich 
aber nicht selten wie ein unsichtbarer Rucksack angefühlt. Ich 
komme nicht von diesen Geschichten los – und der Gedanke, 
sie abzulegen, macht mich ebenso unruhig wie die Aussicht, 
sie immer bei mir zu tragen. Mich interessiert genau diese 

1	 Liboiron, Pollution is colonialism, S. VIII.



8. Über mich

337

Bindung, die ich selbst hergestellt habe. Ich mache sie zu 
einem Teil meiner Erzählung, weil sie mir bis heute Fragen 
stellt, die ich nicht beantworten kann, die aber insistieren – 
und an denen ich mir selbst zu erklären versuche, was Situie-
ren hier und heute heißen könnte.

Im Gegensatz zu den autosoziobiografischen Texten von 
Didier Eribon, Annie Erneaux oder Paul Preciado kann ich 
in meiner Geschichte nichts Exemplarisches oder Lehrreiches 
erkennen.2 Sie ist nicht exemplarisch und nicht übertragbar. 
Niemand soll etwas aus ihr lernen. Ich sehe in meinem Leben 
keine relevanten Übergänge zwischen Klassen oder Identi-
tätskategorien und keine gesellschaftlichen Kämpfe. Mir geht 
es also nicht darum, diese Geschichte zu einem Beispiel oder 
gar zu einem Vorbild zu machen. Mir behagt der Gedanke 
nicht, jemand könnte sich mit mir identifizieren. Vielmehr 
möchte ich mich selbst in der Auseinandersetzung mit dieser 
Geschichte und zugleich als situiertes Subjekt und beim Situ-
ieren beobachten, mich also selbst zum Gegenstand meiner 
eigenen Beobachtungen machen und diese Beobachtung als 
situiert begreifen. Bei diesem Vorgehen fallen die Verortung 
meiner selbst und der zugehörige Ort in eins. Indem ich einen 
situierenden Sprechakt vorführe, kann ich ihn zugleich be
obachten – ich kann ihn aber nicht von außen beschreiben, 
weil es keinen Ort gibt, an dem ich ihm (und damit mir) 
gegenübertreten könnte:  „Sich in einer Situation zu befinden, 
bedeutet eben nicht, dass es die Wahl gäbe, auch außerhalb 
der Situation zu stehen und sich gleichsam von draußen Auf-

2	 Vgl. Didier Eribon, Rückkehr nach Reims, Berlin: Suhrkamp 2016; Annie Ernaux, 
Die Jahre, Berlin: Suhrkamp 2016; Paul B. Preciado, Testo Junkie, Berlin: b_books 
2016. Als Vorbild dieser neueren Texte kann Pierre Bourdieus soziologischer 
Selbstversuch gelten, der sich mit den sozialen Voraussetzungen seiner Metho
dologie beschäftigt. Vgl. Pierre Bourdieu, Ein soziologischer Selbstversuch, Frankfurt 
a. M.: Suhrkamp 2002; vgl. dazu Carlos Spoerhase,  „Politik der Form. Autosozio-
biographie als Gesellschaftsanalyse“, in: Merkur 71:818 (2017), S. 27–38.



Florian Sprenger

338

schluss über das zu verschaffen, was ‚drinnen‘ geschieht.“3 Die 
Reflexivität des Situierens führt dazu, dass das Sprechen über 
mich selbst mich verändert, zugleich aber auch den Gegen-
stand meines Sprechens neu konstituiert. Ich kann also Sub-
jekt und Objekt meines Sprechens nicht voneinander lösen, 
sondern mache mich zum Gegenstand, indem ich mir den 
Gegenstand aneigne.

Was ich im Folgenden beschreibe, ist ein Prozess der Aus-
einandersetzung mit mir selbst, eine Dokumentation meines 
Lernens, vielleicht auch eine ungewollte Vorführung meiner 
blinden Flecken, deren Komik sich mir entzieht, jedenfalls 
eine Autoethnografie meines Selbstbezugs. In diesem speku-
lativen Versuchsaufbau ziehe ich mir jedoch selbst den Boden 
unter den Füßen weg, weil ich nicht zugleich beobachten und 
mich beim Beobachten beobachten kann. Ich kann nicht 
auf zwei Reflexionsstufen zugleich operieren. Stattdessen 
unterziehe ich, in Anlehnung an die genannten autoethno
grafischen Texte, nicht nur  „als wahr geltende Diskurse […] 
durch den literarischen Gebrauch des Selbst einer Prüfung 
und Erprobung“,4 sondern mache die dem situierenden 
Sprechakt innewohnende Prüfung zum Gegenstand.

Dieses spekulative Schreiben, in dem ich mich selbst als ein 
Subjekt beschreibe, das sich zugleich voraussetzt und im Akt 
des Situierens konstituiert, verweist auf eine Herausforderung, 
die für Subjektivierungsprozesse im Sinne Foucaults charak-
teristisch ist: Ist das Subjekt vor der Subjektivierung schon da 
und agiert als die formende Instanz, oder ist es die geformte 
Instanz und ein Effekt dieses Prozesses? Auch in den erläu-

3	 Bedorf,  „Situative Differenz“, S. 935.
4	 Kathrin Busch,  „Autotheorie. Selbstgebrauch als Wissensform“, in: dies., Bar-
bara Gronau und Kathrin Peters (Hg.), An den Rändern des Wissens. Über künstle­
rische Epistemologien, Bielefeld: Transcript 2023, S. 139–154, hier S. 140. Zur Auto-
ethnografie vgl. Deborah E. Reed-Danahay, Auto/ethnography: Rewriting the Self and 
the Social, Oxford: Berg 1997.



8. Über mich

339

terten feministischen Debatten wird diese Frage aufgeworfen 
und durch ein nicht-identitäres Subjektivitätskonzept be
antwortet. Sie wird aber selten im Sprechakt des Situierens 
selbst gestellt, weshalb ihre praktischen Konsequenzen im 
Dunkeln bleiben.

Diese praktischen Konsequenzen äußern sich in einer 
ganzen Reihe von Fragen, die sich mir beim Schreibprozess 
gestellt haben. Diese Fragen gehen von den Spannungen des 
Situierens aus, die ich im letzten Kapitel beschrieben habe und 
betreffen erstens die Grenzen meiner Situiertheit: Wie kann 
ich entscheiden, was Teil der Situation ist und mein Sprechen 
und Denken prägt? Woher weiß ich, welche Bestandteile mei-
ner Umgebung in einem situierenden Sprechakt offengelegt 
werden sollten und welche nicht? Muss ich im Akt des Situie-
rens auch Dinge aussprechen, die ich niemandem sagen will?5

Die Frage, wo ich die Grenze ziehe, führt mich zweitens zu 
der Frage, wie ich Kriterien finde, um zu bestimmen, was mich 
bestimmt: Geht man davon aus, dass alles, was die Situation 
ausmacht, miteinander verbunden ist, braucht man Kriterien, 
um zu entscheiden, was wie und wann zusammengehört. Wie 
wähle ich aus, welche der unzähligen Aspekte der Situation, 
in der ich mich befinde, für mein Sprechen relevant sind? 
Diese Kriterien kann ich nicht aus der Situation ableiten. Sie 
gibt nicht vor, wie über sie gesprochen werden sollte, sondern 
ist notwendigerweise selektiv. Was ich hier schreibe ist  „ein 

5	 Dick Pels hat mit seiner one-step-up-reflexivity versucht, eine Lösung für dieses 
Problem zu finden:  „Let’s take only one step up (and that’s enough). No more, since 
we need to halt the rise of reflexive skyscrapers reaching into the clouds; no less, to 
prevent sinking into the positivistic flatland.“ Dick Pels,  „Reflexivity. One Step Up“, 
in: Theory, Culture & Society 17:3 (2000), S. 1–25, hier S. 4. Eine Abbruchoption für 
Reflexionsschleifen gibt Pels allerdings nicht. Die Instanz, die Reflexivität beglau-
bigt, ist für Pels das Publikum, das einen solchen Text liest:  „Reflexivity is also 
something we must delegate to our friends, or rather: to our best enemies.“ Ebd., 
S. 18.



Florian Sprenger

340

Ergebnis von Entscheidungen“.6 Aber entscheide ich selbst, 
was zu meiner Situiertheit zählt und was nicht?

Damit stellt sich drittens die Frage, woher die Kategorien 
kommen, anhand derer ich mich verorte: Wer sagt mir, was 
wichtig ist und was nicht? Was kann, was muss und was will 
ich davon offenlegen, um den Privilegien meiner Position 
gerecht zu werden? Ist Situieren eine Lösung, und wenn ja, 
wofür?

Viertens schließlich resultieren diese drei Herausforderun-
gen in einer fundamentalen erkenntnistheoretischen Frage: 
Kann ich überhaupt erkennen, wie mein eigenes Wissen und 
Handeln von der Situation, in der ich mich befinde, geprägt 
wird, ohne in einen infiniten Regress zu gelangen und dieses 
Wissen gleichsam von außen und damit unsituiert zu beob-
achten? Wir wissen nie, welche Erfahrungen uns zu dem 
machen, was wir für andere oder für uns selbst sind.

Diese vier Fragenkomplexe möchte ich an mir selbst durch-
spielen, indem ich meine eigene Situiertheit zum Ausgangs-
punkt meines Situierens mache. Wenn ich meine eigene Erinne-
rungspraxis in einen Teil dieser Beobachtung verwandle – und 
zwar sowohl als Verfahren als auch als Gegenstand – wird es 
schließlich möglich, mich nicht als Opfer der Umstände zu 
begreifen. Ich möchte keine Buße und kein Bekenntnis ablegen – 
dafür ist es jetzt, am Ende dieses Buches, sowieso zu spät. Meine 
Auseinandersetzung mit meiner Situiertheit soll keine Recht
fertigung sein. Aber was ist sie dann?

Ich kann mich nicht nicht subjektivieren, wenn ich über 
mich spreche. Selbstbeschreibungen sind stets  „Biographien-
generatoren,“7 denn sie leiten dazu an, ungeordnete Erfahrun-

6	 Daniela Dröscher,  „Ich ist (k)eine Andere“, in: Merkur 78:904 (2024), S. 81–86, 
hier S. 83.
7	 Alois Hahn, Konstruktionen des Selbst, der Welt und der Geschichte, Frankfurt a. M.: 
Suhrkamp 2000, S. 100.



8. Über mich

341

gen und Erinnerungen zu strukturieren und in erzählbare 
Formen zu bringen, die Kohärenz stiften. Hinter die narrative 
Funktion meines Schreibens kann ich nicht zurücktreten. Mir 
geht es deshalb nicht um die Gültigkeit meiner eigenen Aus-
sagen. In meiner eigenen Geschichte habe ich mich, wie sich 
zeigen wird, bereits über mich selbst getäuscht. Vielmehr inte-
ressieren mich gerade die Überblendungen und Verzerrungen, 
die Grenzen- und Bodenlosigkeit, die im Akt des situierten 
Schreibens über mich selbst auftauchen. Ich möchte mich also 
nicht der Illusion hingeben, ich wäre im Schreiben schon da 
oder wüsste, wo ich mich finden kann. Aber wo bin ich dann?

8.1  Hier

Ich schreibe dieses Buch in Berlin, der Stadt, in der ich seit 
mehr als zehn Jahren lebe und in der meine beiden Töch-
ter geboren sind. Davor habe ich für einige Jahre in Wien 
gelebt. An beiden Städten faszinieren mich die Schichten der 
Geschichte, die sie durchziehen, die Spuren der Stadien, die 
sie durchlaufen haben und die in ihrer Gegenwart sichtbar 
werden, wenn man an die richtigen Stellen blickt – oder am 
richtigen Ort steht. Beide Städte haben eine lange Reihe von 
Herrschaftsverhältnissen durchlaufen und sind – wie viele 
Großstädte – Schmelztiegel von Erfahrungen und Identitäten. 
Sie sind aber auch – mehr als viele andere Großstädte – Orte 
von Vertreibung und Zerstörung, von Unterdrückung und 
Vernichtung.

Zu Beginn dieses Buches habe ich mich gefragt, ob der 
situierende Sprechakt eines land acknowledgements hier, in 
Europa, funktionieren könnte. In einem analogen Sprechakt 
für Europa könnte es darum gehen, die aus diesen leidvollen 
Erfahrungen gewachsenen Formen des Zusammenlebens zu 
betonen, die gegenwärtig wieder bedroht sind. Fraglos könnte 



Florian Sprenger

342

ich in Europa einen Akt der Anerkennung aussprechen, der 
die Prozesse der Enteignung, der Vertreibung und der Ver-
nichtung benennt, die sich an diesem Ort abgespielt haben. 
Aber wie könnte ich es wagen, dies auf den Boden (ground) zu 
beziehen und ihn zu meinem Ausgangspunkt zu machen? Der 
Boden ist gerade das, was mir an diesem Ort problematisch 
erscheint, weil seine Geschichte auf jene reaktionäre identi-
täre Ideologie verweist, die Blut an Boden bindet.

Leser:innen aus anderen kulturellen Kontexten mag es ver-
wundern, dass ich den Bezug auf den Ort mit dem Bezug auf 
den Boden gleichsetze. Diese Gleichsetzung ist alles andere 
als selbstverständlich, denn niemand zwingt mich, mich im 
Situieren überhaupt räumlich zu verorten. Doch gerade diese 
räumliche Anordnung ist für die von räumlichen Figuren 
durchzogene deutsche Sprache charakteristisch und zugleich 
Teil jener Geschichte, die mich interessiert. Anderswo könnte 
man andere Geschichten schreiben, in denen der Boden keine 
Rolle spielt – aber ich bin hier, ob ich will oder nicht.

Wo fange ich also an, wenn ich von hier spreche? In dem 
Raum, in dem ich diese Zeilen schreibe. Einer der Architek-
ten der dem Neuen Bauen zugerechneten Wohnsiedlung aus 
den 1920er Jahren, in der ich mit meiner Familie lebe, musste 
Deutschland aufgrund seiner jüdischen Herkunft verlas-
sen – Alfons Anker, der zusammen mit den Brüdern Hans 
und Wassili Luckhardt auch in diesen Häusern gelebt hat. Die 
Luckhardt-Brüder traten eigenen Angaben zufolge zum Schutz 
und mit dem Segen Ankers, mit dem sie nach dem Krieg wie-
der zusammenarbeiteten, 1933 in die NSDAP ein, wurden aber 
trotzdem wegen ihres vom Bauhaus inspirierten Stils – Flach-
dächer statt Giebel  – mit Berufsverbot belegt.8 Anker, der 
mit seiner Frau Marianne im Haus nebenan wohnte, musste 

8	 Vgl. Carsten Krohn und Michele Stavagna, Hans und Wassili Luckhardt. Bauten 
und Projekte, Basel: Birkhäuser 2024, S. 19.



8. Über mich

343

nach Schweden emigrieren. Wie die Enteignungsakten von 
Anker belegen, wurde ihm aufgrund seiner freiwilligen mili-
tärischen Verdienste für den Bau von Truppenunterkünften, 
über die er im Ersten Weltkrieg sogar eine kleine Broschüre 
verfasste, seine geringe Künstlerrente nicht gestrichen, son-
dern nach Schweden ausgezahlt. Das Grundstück in unse-
rer Straße wurde dennoch enteignet.9 Neben Anker lebten 
weitere später enteignete und geflohene oder ausgebürgerte 
Juden in den Nachbarhäusern, beispielsweise das Ärzte-Paar 
Julie und David Latte, die nach New York emigrieren konnten 
und nach dem Krieg zumindest ihre Vermögenswerte erstattet 
bekamen.10 Es gäbe weitere Geschichten zu erzählen, auf die 
mich die Stolpersteine in den anliegenden Straßen hinweisen 
und zu denen ich Akten finde. Aber erfüllt der Verweis auf 
diese individuellen Geschichten der Vertreibung, die sich in 
meiner nächsten Nachbarschaft abgespielt haben, schon die 
Voraussetzung für ein land acknowledgement? Der Boden, von 
dem ich spreche, ist nicht das, was auf ihm gebaut wurde.

Liegt es nur an meinem mangelnden Wissen über die Ge
schichte Berlins, dass ich nichts über die indigenen Grup-
pen sagen kann, die viel früher an diesem Ort gelebt haben? 
Wenn ich in Kanada ein land acknowledgement sprechen würde, 
wüsste ich, mit welchen Quellen ich mich auseinandersetzen 
müsste, um anzuerkennen, dass und warum ich von diesem 
Boden aus spreche. Aber mir scheint, dass der Bezug auf den 
Boden im viel dichteren, zusammengewachsenen und ständig 
in der Gefahr des Auseinanderfallens schwebenden Europa 
anders vorgehen müsste. Auch in Europa und in Berlin gibt es 

9	 Akte  „Anker, Alfons“, Brandenburgisches Landeshauptarchiv, Potsdam, Signa-
tur 36A (II) 761, https://blha-digi.brandenburg.de/rest/dfg/QEEOvKEqBuIlDdYZ 
[letzter Zugriff: 29.8.2024]..
10	 Akte  „Latte, Julie“, Brandenburgisches Landeshauptarchiv, Potsdam, Signatur 
36A (II) 21331, https://blha-digi.brandenburg.de/rest/dfg/prKAtVLsTUQbGeUS 
[letzter Zugriff: 29.8.2024].



Florian Sprenger

344

eine lange Geschichte der Vertreibung und der Gewalt, selbst 
wenn mit Nordamerika und Australien vergleichbare post-
koloniale Debatten um reconciliation gegenwärtig nur im Hin-
blick auf Teile Skandinaviens und Osteuropas geführt werden. 
Eroberungs-, Flucht- und Vertreibungserfahrungen prägen 
diesen Kontinent nicht erst seit dem 20. Jahrhundert, sondern 
reichen Jahrtausende zurück. Es ist aber nicht nur die Viel-
schichtigkeit dieser Geschichte, die es schwierig macht, sich 
hier auf die Identität eines Bodens zu beziehen. Wie die Philo-
sophin Katia Schwerzmann es in einem Gespräch über die-
ses Buch ausdrückte:  „Es gibt kein ‚Erster‘ an diesem Ort.“ In 
Europa, als Europäer, in Deutschland, als Deutscher, scheint 
mir nichts abwegiger, als meine Identität in dem Boden zu 
verankern, auf dem ich stehe. Der Ort, von dem aus ich die-
ses Buch schreibe, ist weder eindeutig noch fest. Er ist der 
unvermeidliche Boden unter meinen Füßen, an den mich die 
Schwerkraft bindet, aber ich kann mich nicht auf ihn stützen. 
Dieser Boden gibt mir keinen Halt und meine Auseinander-
setzung mit der Geschichte ist ein Versuch, mich von diesem 
Boden zu lösen. Mein Ziel ist nicht, ihm näher zu kommen, 
sondern meinen Bezug auf ihn durchzustreichen. Doch zu 
einem anderen Verhältnis zu dem Boden, auf dem ich stehe, 
führt mich nur die Auseinandersetzung mit den Verwicklun-
gen dieses Bodens mit meinem eigenen Selbstverständnis – 
mit meiner Situiertheit und der mit ihr einhergehenden Ver-
antwortung.

Ich habe mich häufig gefragt, ob ich als Europäer für die 
indigenen Gruppen Nordamerikas, die den Sprechakt des 
land acknowledgement einfordern, ein settler bin. Was würde 
es bedeuten, wenn ich mich so bezeichnen würde? Ich würde 
mich mit diesem englischen Begriff in jener Geschichte 
verorten, die zu den gegenwärtigen Konflikten und Unter
drückungsstrukturen in Nordamerika, Australien und Neu- 
seeland geführt hat und dort jeweils in spezifischen gesell-



8. Über mich

345

schaftlichen Konstellationen resultiert. Von außen beobachte 
ich die beunruhigende Schärfe und Unerbittlichkeit die-
ser Konflikte, die Paranoia des Verdachts, die spätestens seit 
Donald Trump alles durchzieht. Sie ist mir – auf durchaus 
unangenehme Weise – begegnet, als ich mit amerikanischen 
Kolleg:innen über dieses Buch gesprochen habe. Muss ich 
das, was ich sage, in ihren Kämpfen verorten? Der Begriff des 
settler macht darauf aufmerksam, dass die kolonialen Struktu-
ren der Unterdrückung Indigener (und anderer Minderheiten) 
in den gegenwärtigen Gesellschaften Nordamerikas, Austra-
liens und Neuseelands weiterhin präsent sind. Der Bezeich-
nung settler wohnt also die Aufforderung an die Nachkommen 
europäischer Einwanderer:innen inne, diese Strukturen sicht-
bar zu machen und zu ändern. Ich bin aber nicht Teil dieser 
Konflikte (wohl aber anderer). Wäre die Anerkennung meiner 
eigenen Verwicklungen in diesen Kolonialismus, die ich als 
Europäer mit einem land acknowledgement in Europa leisten 
könnte, dann nicht eine leere Geste?

Ich bin jedoch deutsch und aufgewachsen mit der Aus
einandersetzung mit der Shoah und den Verbrechen des Natio
nalsozialismus. Wenig hat mein eigenes Selbstverständnis 
mehr geprägt als die Frage, wie ich mich zu dieser Vergangen-
heit verhalte und ob ich qua meiner Herkunft schuldig bin. Ver-
treibung und Vernichtung sind auch Teil meiner Familienge-
schichte. Aber diese Geschichte ist weitaus uneindeutiger, als 
es den Anschein hat: Das Leid, das der Zweite Weltkrieg über 
Europa gebracht hat, hat spätestens an seinem Ende auch jene 
erfasst, die für ihn verantwortlich waren. Die Geschichte der 
aus ehemals kolonisierten Gebieten im Osten Europas ver-
triebenen Deutschen – insgesamt waren es zwölf Millionen 
Menschen – ist einer der bis heute ungelösten Widersprüche 
der deutschen Nachkriegsgeschichte. Nichts kann das Leid 
der Vertriebenen mit der Vernichtung aufrechnen, die sie über 
andere gebracht haben. Aber diese Unvergleichbarkeit macht 



Florian Sprenger

346

das Leid nicht ungeschehen, und sie ändert auch nichts daran, 
dass dieses Leid über Generationen hinweg bis in meine Gene-
ration weitergegeben wird. Diese Spannung lässt mich nicht zur 
Ruhe kommen: Nachfahre von Tätern zu sein, aber auch von 
Opfern der Vertreibung. Ich weiß nicht, wie ich diesen Wider-
spruch bearbeiten kann. Beides ist Teil meiner Situiertheit, und 
aus beidem lerne ich, wie wichtig es ist, den Bezug zum Boden 
zu verlieren und sich nicht mit ihm zu identifizieren.

Die Verantwortung, die meine Generation, zwei Genera-
tionen vom Zweiten Weltkrieg entfernt, aus dieser Geschichte 
übernimmt, ist nicht alles, was meine Situiertheit ausmacht. 
Aber vieles scheint mir ohne sie nicht denkbar. Mich mit ihr zu 
befassen, bedeutet also eine Auseinandersetzung mit der Ver-
gangenheit meiner Vorfahren und dem, was diese Vergangen-
heit für meine Gegenwart bedeutet. Ich möchte mich dieser 
Frage aus den zwei Richtungen der beiden Familien nähern, 
aus denen ich stamme.

8.2  Vergangenheit, Vertreibung und Verwicklung 1

Als ich das Wheel of Power and Privilege ausgefüllt habe, hat sich 
mir die Frage gestellt, welches Feld ich in der Kategorie Her-
kunft ankreuze. Habe ich als Nachkomme von Vertriebenen 
einen Migrationshintergrund? Meine Großmutter mütterli-
cherseits ist Ende 1945 vom Bauernhof ihrer Familie in Hinter-
pommern vertrieben worden, der sich auf halber Strecke zwi-
schen Stettin/Szczecin und Danzig/Gdańsk befand. Bereits im 
März dieses Jahres hatten die Russen das Dorf kampflos einge-
nommen. Wenige Monate nach Kriegsende wurde Pommern 
als Ausgleich für Landverluste im Osten Polen zugesprochen 
und alle deutschstämmigen Bewohner:innen mussten das 
Land verlassen. Meine Großmutter lies innerhalb von Stunden 
und nur mit leichtem Gepäck den Hof ihrer Familie zurück 



8. Über mich

347

und floh gemeinsam mit ihren Eltern, ihrer Schwester und 
ihrem Sohn (einem Halbonkel von mir, dessen Vater, der erste 
Mann meiner Großmutter, 1941 bei Dnjepropetrowsk gefal-
len war). Während des Winters gelangten sie, so die tradierte 
Erzählung, mit einem Schlitten über die vereiste Ostsee in ein 
Auffanglager in Eckernförde in Schleswig-Holstein. Sie haben 
ihre Heimat aufgegeben, alles verloren und Dinge erlebt, die 
meine Großmutter in den wenigen Gesprächen, die wir über 
den Krieg geführt haben, nur angedeutet hat. Sie mussten 
sich aus der Hilflosigkeit in die Ungewissheit hineinbegeben 
und wussten nicht, wo sie ankommen würden – und ob sie 
überhaupt irgendwo ankommen würden. Mein Urgroßvater 
ist im Flüchtlingslager an Typhus gestorben, der Bruder mei-
ner Großmutter wenige Jahre nach dem Krieg bei einem tra-
gischen Unfall mit einem Traktor. Wie die Traumaforschung 
immer wieder unterstrichen hat, werden solche prägenden 
Erfahrungen der Flucht und Vertreibung als  „vererbte Wun-
den“ über die Generationen hinweg tradiert und verschwin-
den nicht – auch und gerade dann nicht, wenn innerhalb einer 
Familie nie über sie gesprochen wird.11

Ich erinnere mich an das Hochzeitsfoto meiner Großmutter 
mit ihrem ersten Mann aus dem Jahr 1939, das etwa fünfzig 
Personen bei einem Fest vor dem Bauernhof meiner Urgroß-
eltern in Pommern zeigt. Alle diese Menschen waren irgend-
wie mit der Familie meiner Großmutter verbunden. Wer sind 
sie? Was ist aus ihnen geworden? Vermutlich waren die meis-
ten von ihnen Landarbeiter und Bauern, aber manche tragen 
Uniformen der Wehrmacht. Wer von ihnen war – wie kurze 
Zeit später der Mann meiner Großmutter – an der Front? War 
jemand von ihnen an Kriegsverbrechen beteiligt? Welche Eth-

11	 Vgl. Marianne Rauwald (Hg.), Vererbte Wunden. Transgenerationale Weitergabe 
traumatischer Erfahrungen, Weinheim: Beltz 2013. Vgl. zu einem ähnlichen Rekon
struktionsversuch Paul Brodowsky, Väter, Berlin: Suhrkamp 2023.



Florian Sprenger

348

nien haben sich auf dem Fest an diesem Ort versammelt? Sind 
auf diesem Foto Jüd:innen, Homosexuelle oder Kommunist:in-
nen zu sehen? Wer hat verfolgt, wer wurde verfolgt? Dass ich 
niemanden aus dieser Familie kenne, dass es in diesem Teil 
meiner Verwandtschaft keinen Stammbaum und keine Genea-
logie der Abstammung gibt, dass die Wurzeln dieses Baums 
keinen Boden mehr haben, ist auch Teil meiner Geschichte, 
meiner europäischen Geschichte.12

Der Hof befand sich in Neu Lülfitz (heute Lulewiczki), 
einem Vorort von Belgard (Białogard), einer Kleinstadt am 
Fluss Persante in Hinterpommern, einige Kilometer von der 
Ostsee entfernt. Ich weiß nicht, seit wann die Familien meiner 
Großeltern – mein Großvater stammt aus dem Nachbardorf 
Schivelbein – in Pommern lebten, wie alt der Bauernhof war 
und was auf den Feldern wuchs, die sie bebauten. Nach ihrer 
Hochzeit 1939 lebte meine Großmutter zusammen mit ihrem 
ersten Mann auf dessen Hof im Nachbardorf Natztow (Nasu-
towo), den sie während dessen Frontdienst und nach seinem 
Tod alleine bestellen musste.

In den 1920er Jahren lebten gut 12.000 Menschen in Bel-
gard und den umgebenden Gemeinden. Die Stadt hat eine 
lange und wechselvolle Geschichte, die zu erzählen mir 
einige Schwierigkeiten bereitet, weil sie wie alle deutsch-
polnischen Geschichten auf unterschiedliche Weise erzählt 
werden kann – abhängig davon, wo man steht. Die Besiede-
lung der Gegend um Belgard reicht Jahrhunderte zurück und 
wer das Land wann von wem genommen hat, lässt sich heute 
kaum noch sagen. Soweit ich recherchieren konnte, beginnt 
die Geschichte der Siedlung im 6. Jahrhundert, als die bis 

12	 Der besagte Onkel hat in den letzten Jahren mit viel Mühe einen Teil der Fami-
lie rekonstruiert, worauf ich mich stützen konnte. Doch diese Arbeit zeigt auch, 
wie schwierig es heute ist, irgendetwas über die Familienverhältnisse vor dem 
Zweiten Weltkrieg oder über noch weiter in die Vergangenheit reichende Abstam-
mungslinien in Erfahrung zu bringen.



8. Über mich

349

dahin spärlich von den Pomoranen besiedelte Gegend ein 
Handelsknotenpunkt mit eigener Burg wurde. Wegen eines 
Schutzwalls aus Birken nannte man sie weiße Burg, Belgard. 
Danach war Hinterpommern jahrhundertelang Ort inten
siver deutsch-polnischer Auseinandersetzungen, die bis 
heute Gegenstand historischer Auslegungen sind. Zunächst 
Teil des ersten Königreichs Polen, begab sich Hinterpommern 
1181 unter deutsche Lehnshoheit. In der Folge siedelten immer 
mehr Bauern und Handwerker aus dem Deutschen Reich in 
der Gegend, die durch diese Kolonisierung einen wirtschaft-
lichen Aufschwung erlebte, während die slawische Bevölke-
rung  „eingedeutscht“ wurde. Vom Dreißigjährigen Krieg und 
der Pest geplagt, wurde Belgard 1714 zur Preußischen Garni-
sonsstadt, im Anschluss kurzzeitig von Russen besetzt und 
nach dem Wiener Kongress zum Teil der preußischen Provinz 
Pommern. 1933 erhielt die NSDAP in Belgard 61,8% der Stim-
men.13 Fast ein Viertel der Gesamtbevölkerung Pommerns ist 
im Krieg oder unmittelbar danach ums Leben gekommen. Seit 
1945 ist die Gegend wieder Teil Polens.

War meine Familie Teil der jahrhundertelangen Siedlungs- 
und Kolonisierungsbewegung? War sie vorher schon da? War 
sie irgendwann beides? Und was würde es für mich bedeuten, 
wenn Vorfahren von mir settler in Osteuropa waren? In einer 
genealogischen Datenbank, die im Internet die Geburts-, Trau- 
und Sterberegister der Gemeinde Belgard-Schivelbein bereit-
stellt, finde ich für die Familiennamen meiner Großeltern und 
für den Namen des ersten Mannes meiner Großmutter über 
hundert Einträge, die bis 1712 zurückreichen. Meine Groß
eltern finde ich allerdings nicht.

13	  „Białogard“, Wikipedia, https://de.wikipedia.org/wiki/Bia%C5%82ogard [letzter 
Zugriff: 29.8.2024]. Viele Wikipedia-Artikel zu ehemals deutschen Städten in Polen 
sind überraschend detailreich und ausführlich. Es scheint ein intensives Bemühen 
um diese Lokalgeschichte zu geben, das mir hilft, aber auch suspekt ist.



Florian Sprenger

350

In Schleswig-Holstein hat meine Großmutter nach dem 
Krieg schließlich ihren zweiten Mann geheiratet, der wegen 
eines Rückenleidens nicht eingezogen worden und ebenfalls 
aus dem Landkreis Belgard geflohen war. Nach der Hochzeit 
sind meine Großeltern ins Sauerland gezogen, wo bereits Teile 
der Familien wohnten und wohin die Mutter und Schwester 
meiner Großmutter folgten. So ist es diesen versprengten 
Familien trotz der Wirren der Nachkriegszeit gelungen, ihre 
familiären Bande an einem neuen Ort wieder aufzuspannen, 
an dem auch meine Mutter geboren ist und an dem ich viele 
glückliche Momente meiner Kindheit verbracht habe.

Ich kann mich nur tastend in das hineinversetzen, was 
meine Großeltern erlebt haben und mit welchen Mühen sie 
neue Wege finden mussten, die doch immer auf den Verlust 
bezogen blieben. Noch in der Todesanzeige meines Großvaters, 
der zwei Monate vor meiner Geburt starb, steht unter seinem 
Namen  „ehemaliger Landwirt aus Pommern“, aber nicht sein 
neuer Beruf als Walzer in einer Kabelfabrik. Ich erinnere mich 
an seine alten Lohnzettel, die nach dem Tod meiner Groß-
mutter vor zwanzig Jahren auftauchten: Oft hat er, wie meine 
Großmutter im eigenen Haushalt und als Haushaltshilfe, zwölf 
Stunden pro Tag an sechs Tagen in der Woche gearbeitet. 
Identifiziert hat er sich dennoch als vertriebener Bauer.

Neuen Boden gefunden haben meine Großeltern schließ-
lich durch eine rechtliche Regelung, die es Vertriebenen in 
Westdeutschland, die nach dem Krieg meist völlig mittellos 
in einem zerstörten Land ankamen, ermöglichte, Grund zu 
erwerben. Der in den 1950er Jahren eingeführte Lastenaus-
gleich verteilte bis in die 1980er Jahre hinein enorme Geld-
summen an die insgesamt zwölf Millionen Vertriebenen und 
ermöglichte es auch meinen Großeltern, Ende der 1970er Jahre 
von ihren jahrelang angesammelten Ersparnissen mit einem 
günstigen Kredit ein Stück Land zu erwerben. Die Bedingung 
für den Kredit war ein großer Garten zur Selbstversorgung. 



8. Über mich

351

So konnten meine Großeltern wieder ihren eigenen Boden 
bebauen. Zwar hatten sie schon zuvor einen Schrebergarten, 
aber in dieses eigene Haus zu ziehen, hat ihnen, so scheint es 
mir heute, eine Last von den Schultern genommen – bis mein 
Großvater kurz nach dem Einzug starb.

Meine Großmutter hat oft den plattdeutschen Dialekt Pom-
merns gesprochen, was mich als Kind sehr amüsiert hat, weil 
ich kein Wort verstand. Die Erinnerung an diese Heimat stand 
im Raum, auch wenn sie nicht ausgesprochen wurde. Ge
legentlich besuchte meine Großmutter die Treffen der Pom-
merschen Landsmannschaft. Diese Gemeinschaft gab ihr ver-
mutlich eine Möglichkeit des Umgangs mit der Trauer über 
das, was sie selbst verloren hatte. Damit bin ich mitten in der 
deutschen Erinnerungsgeschichte, denn den westdeutschen 
Vertriebenenverbänden werden bis heute revisionistische und 
nationalistische Bestrebungen vorgeworfen – sicherlich nicht 
zu Unrecht, betrachten sich ihre Mitglieder doch häufig als 
Opfer von Vertreibung, während die eigenen kolonialen Wur-
zeln verneint werden, die zur Besiedelung des später  „verlore-
nen“ Bodens geführt haben. Ihr Unglück ist selbstverschuldet, 
dennoch erheben sie Anspruch auf diesen Boden und bin-
den ihre Identität an ihn. Nichts ist mir fremder. Weil diese 
Geschichte so sehr in Revisionismus verstrickt ist, erscheint 
es mir unmöglich, sie zum Ausgangspunkt meiner Verortung 
zu machen.

Doch so eindeutig sind meine Erinnerungen nicht. In den 
Nachkriegs-Reihenhäusern neben dem Haus meiner Groß
mutter waren die Familien britischer Offiziere untergebracht, 
die in der nahegelegenen Kaserne stationiert waren. Auch 
diese westdeutsche Erfahrung geht allzu oft unter: In diesem 
besetzten Land aufzuwachsen, hat eine spezifische Form der 
Interkulturalität mit sich gebracht. Meine Großmutter, die wie 
mein Großvater nie einen Führerschein gemacht hat, vermie-
tete die Garage des Hauses an Offiziere, die dort ihre Sport



Florian Sprenger

352

wagen mit gelben Kennzeichen und eckigen Buchstaben 
parkten. Einmal, als meine Großmutter sich versehentlich 
ausgeschlossen hat, wagte einer der Offiziere den Sprung 
durch ein offenes Fenster, um die Tür von innen zu öffnen. 
Eine Zeit lang hat meine Großmutter Gäste des Goethe-Insti
tuts aus aller Welt beherbergt. Ihr Haus war stets offen für 
Fremde, auch wenn ich mich an abschätzige Bemerkungen 
über Russen und Südeuropäer erinnern kann.

Von der Küche meiner Großmutter aus konnte ich manch-
mal die britischen Soldaten beobachten und sogar hören, die 
wie die Plastikfiguren, mit denen ich manchmal Krieg spielte, 
auf dem Hügel am Horizont im Schlamm herumkrochen, 
schossen und dafür übten, Europa vor der Sowjetunion zu 
beschützen. Während ich dieses Buch schreibe, führt Russ-
land tatsächlich einen Krieg gegen Europa. Ich frage mich, 
welche Gefühle dieser Krieg in meiner Großmutter ausgelöst 
hätte.

Ich erinnere mich, dass der Schwager meiner Großmutter – 
auch er in Pommern geboren – einmal im breitesten Dialekt 
und mit rollendem R erzählte, wie er am Ende des Kriegs als 
Jugendlicher voller Angst davongerannt ist, als er einen Sol-
daten mit Waffe gesehen hat. Vor nichts, so sagte er mir, solle 
ich mich mehr fürchten als vor dem Krieg. Seine Freizeit im 
Sauerland verbrachte er dennoch damit, auf dem Übungsge-
lände der britischen Armee Patronenhülsen aufzulesen und 
das Metall zu verkaufen.

Wenn ich heute all diese Geschichten sammle und zu einem 
Bild füge, erscheint mir das Grundstück am Waldrand mit den 
Obstbäumen und dem Kartoffelfeld viel internationaler und 
europäischer, als es die Bundesrepublik in meiner Erinnerung 
zu dieser Zeit war. Geschichten und Erfahrungen aus allen 
Himmelsrichtungen kamen an diesem Ort zusammen und tra-
fen auf all die ungelösten Konflikte, Versprechungen und poten-
ziellen Zukünfte, die auf diesem Boden wuchsen.



8. Über mich

353

Nach der Wende hat meine Großmutter zusammen mit 
meinem Onkel Belgard besucht. Ich war zu jung, um zu ver-
stehen, was sie dort gesucht oder gefunden hat. Ich erinnere 
mich nur daran, dass sie in den Jahren danach Pakete an die 
polnische Familie geschickt hat, die den Hof nach dem Krieg 
übernommen hatte. Bis zur Arbeit an diesem Buch habe ich 
nie das Bedürfnis gehabt, auch diesen Spuren zu folgen. Ich 
habe keine Bindung an diesen Ort, spüre aber, dass die Erfah-
rungen mit Flucht und Vertreibung, ebenso wie mit dem Auf-
bau eines neuen Lebens aus dem Nichts, die meine Großmutter 
geprägt haben, auf mich übergegangen sind. Wenn ich mich 
mit dieser Geschichte beschäftige, suche ich nach Resten von 
Wurzeln in einem Boden, auf dem ich nicht stehen kann.

Als ich das besagte Foto vom Hof meiner Familie kurz nach 
dem Tod meiner Großmutter das erste Mal intensiv betrach-
tete, schrieb ich dazu in das Notizbuch, das ich zu dieser Zeit 
zu führen begann:  „Da sind so viele Leute, so viele Geschich-
ten, die alle irgendwie meine Geschichte beeinflusst haben, 
und ich weiß nichts über sie, in alle Winde verstreute, zerris-
sene Bande – aber keine Fesseln, vielmehr fliehende Punkte 
auf einer Ebene, die sich zusammenzieht – um mich.“ Die-
ses etwas pathetische Zeugnis meines knapp 20 Jahre alten 
Ichs lese ich heute als Versuch dessen, was mit einem nicht 
unproblematischen Begriff als  „Vergangenheitsbewältigung“ 
bezeichnet wird. Diese tief im (west-)deutschen Selbstver-
ständnis der 1980er Jahre verankerte Praxis der Erinnerungs-
kultur weist einige Parallelen zu situierenden Sprechakten 
und insbesondere zum land acknowledgement auf: Sie bezieht 
die Identität auf die Geschichte des eigenen Ortes und der 
familiären Bande, die diesen Ort prägen. Sie setzt eine inten-
sive Recherche historischer Zusammenhänge in ihren loka-
len Verwicklungen voraus und resultiert in einer Arbeit an 
sich selbst. Vor allem aber geht sie im besten Fall – deshalb 
ist der Begriff der Vergangenheitsbewältigung eher unpassend – 



Florian Sprenger

354

davon aus, dass Geschichte nie vorbei ist, sondern die Gegen-
wart und damit die Situation prägt, in der ich mich wieder-
finde. Trotz allen Leids, das meine Großmutter erfahren hat, 
habe ich keinen Nachteil durch diese Geschichte erfahren. Mir 
gegenüber war meine Großmutter der herzlichste und wohl-
wollendste Mensch, den ich mir vorstellen kann. Aber dahin-
ter lagen unausgesprochene Erfahrungen, die über die Gene-
rationen hinweg getragen wurden.

Dennoch merke ich, wie schwer es mir fällt, die Vertrei-
bungserfahrung, die Millionen Familien in Deutschland 
geprägt hat, in die gängigen Identitätskategorien einzuordnen. 
Kategorien wie Migration oder gar Diaspora, so wie sie gegen-
wärtig verstanden werden, treffen den Kern dieser Erfahrung 
nicht. Denn trotz allem Leid, das mit ihr einherging, stand auf 
der anderen Seite der Flucht ein neuer Rahmen bereit. Die 
frühe Bundesrepublik nahm die Vertriebenen als Bürger:in-
nen auf, die zwar ihren Boden und ihren Besitz verloren hat-
ten, denen aber dennoch entsprechende Unterstützung und 
vor allem Repräsentation zuteilwurde. Sie mussten nicht um 
ihre Anerkennung kämpfen, auch wenn ihre Aufnahme vor 
Ort nicht selten auf Widerstand traf. Die Fremdheit, die sie 
erlebt haben mögen, unterscheidet sich trotz aller Hilflosig-
keit und Ungewissheit von der Fremdheit, die die Flucht in ein 
anderes Land mit sich bringt. Traumatisch war die Erfahrung 
fraglos dennoch. Aber vielleicht fehlt gerade deswegen noch im 
Deutschland der Gegenwart ein Narrativ, das diese Geschichte 
der Vertreibung zur Identitätskategorie machen würde. Der 
bundesrepublikanische Umgang mit Vertreibung war stets von 
Versuchen der reaktionären und revisionistischen Umkehrung 
geprägt. Deshalb war und ist die Geschichte dieser Vertreibung 
ungeeignet für eine emanzipative Aneignung. Die meisten Ver-
triebenen blieben ihren sozialen Milieus treu und auch am 
anderen Ort auf ihrem Boden – deshalb  „tauchen sie im gan-
zen Diskurs um Diaspora-Erfahrungen nicht auf, sie wechselten 



8. Über mich

355

innerhalb einer Nation den Ort und rahmten ihre Erfahrungen 
nationalistisch.“14 Und es verwundert auch nicht, dass diese 
Vertreibung, wie Jens Kastner gezeigt hat, von der Linken der 
Bundesrepublik in Anführungszeichen gesetzt wurde. Im eige-
nen Rücken hat diese Absetzung aber eine Blindheit für die ver
erbten Wunden mit sich gebracht, die es mir heute so schwierig 
macht, mich auf diese Erfahrung zu beziehen und sie zum Teil 
meiner Geschichte zu machen.

Heute habe ich meine eigene Familie, eine Partnerin und 
zwei Töchter, die meine Großmutter leider nicht kennenlernen 
konnte. Doch ich hätte Schwierigkeiten, fünfzig Verwandte 
zu finden, die ich vor dem Haus versammeln könnte, in dem 
wir leben. Aus meiner Verwandtschaft wohnt niemand in 
Berlin. Wir leben gern hier, die Kinder gehen zur Schule und 
wir haben unsere eigenen Netzwerke. Aber wir könnten auch 
woanders leben. Sind wir hier verwurzelt? In den vier Jahren, 
die ich in Wien gelebt habe, sind mir die feinen und nicht 
so feinen Unterschiede im Kern Europas täglich vor Augen 
geführt worden: Selbst wenn man denkt, man wäre bei sich, 
ist man immer schon woanders. Seit der Zeit, in der das Foto 
vom Hof meiner Großmutter aufgenommen wurde, hat sich in 
Europa verändert, was Verwurzelung und was Boden heißt. Es 
widerstrebt mir zutiefst, mich auf den Boden meiner Identität 
zu beziehen. Was mache ich also mit meiner Vergangenheit? 
Und was macht sie mit mir?

8.3  Vergangenheit, Vertreibung und Verwicklung 2

Von den ersten, noch unverdächtigen Puzzleteilen der Ge
schichte des ältesten Bruders meines Urgroßvaters auf der 

14	 Jens Kastner,  „Vertreibung. Über vererbte Traumata und listenreiche Nostalgie“, 
in: Merkur 78:901 (2024), S. 92–99, hier S. 97.



Florian Sprenger

356

anderen Seite der Familie habe ich in Gesprächen mit meiner 
Großmutter väterlicherseits während eines Urlaubs auf Mal-
lorca erfahren. In dem für meine Generation westdeutscher 
Jugendlicher typischen Bestreben, die Verwicklungen der 
eigenen Familiengeschichte mit dem Nationalsozialismus 
zu verstehen und sie zum Teil der eigenen Sozialisation zu 
machen, fragte ich nach der Geschichte meiner Familie wäh-
rend des Krieges. Meine Großmutter erzählte viel, stellte aber 
keine Verbindungen her – die Puzzleteile zusammenzusetzen 
sollte meine Aufgabe werden. Ein fest umrissenes Bild ist aber 
auch mit der Arbeit an diesem Kapitel nicht sichtbar gewor-
den, ganz im Gegenteil. Ich habe Zugang zu den historischen 
Quellen, aber nicht zu den Intentionen und Überzeugungen 
meines Urgroßonkels. Ob er Mitläufer oder Überzeugungs-
täter war, werde ich nicht mehr herausfinden – auch wenn er 
kein NSDAP-Mitglied war. Mir ist kein Wort von ihm über-
liefert. Außer meiner verstorbenen Großmutter kenne ich nie-
manden, der oder die ihn gekannt hat, und die historischen 
Quellen sind nicht so eindeutig, wie es mir auf den ersten Blick 
schien. Wichtiger als die Rekonstruktion der Vergangenheit 
ist mir also die Frage, wie ich diese Vergangenheit für mich 
zusammengefügt habe und was die Auseinandersetzung mit 
ihr mit mir gemacht hat.

Bei diesen Bemühungen half mir, dass mein Ururgroßvater, 
der Bergassessor Franz Anton Hasslacher (1838–1921), ein sehr 
umfangreiches, nach seinem Tod bis in die 1960er Jahre fort-
geführtes, für die ausgewanderten Teile der Familie sogar 
ins Englische übersetztes Familienstammbuch geschrieben 
hat. Es reicht bis ins Tirol des 17. Jahrhunderts zurück.15 Ich 
muss dazu sagen – ich möchte es dazu sagen, weil es mir einen 
anderen Umgang mit dieser Geschichte ermöglicht –, dass ich 

15	 Franz A. Hasslacher, Contributions to the History of the Hasslacher Family of 
Coblenz, Coblenz: Selbstverlag 1958.



8. Über mich

357

außer meinen engsten Verwandten niemanden aus dieser 
Familie kenne, auch keine lebenden Nachfahren. Die sieben 
Geschwister meiner Großmutter – der jüngsten Enkelin des 
besagten Franz Anton Hasslacher – sind früh gestorben und 
ich habe auch auf dieser Seite meinen Großvater nie kennen-
gelernt. Ich habe keine Erinnerungen aus dieser Geschichte. 
Sie ist mir fremd und berührt mich doch. Während ich dies 
schreibe, muss ich keine bösen Blicke von Verwandten fürch-
ten und bin in keine familiären Netze der Abhängigkeit ein
gespannt. Das Loch, das diese Geschichte unter meinen Füßen 
aufgerissen hat, ist trotzdem da.

Während auch der Großvater dieser Seite als Finanz
beamter in Münster nicht zum Militärdienst eingezogen 
wurde, gab es eine andere Person, die in den Gesprächen mit 
meiner Großmutter mein Interesse weckte: ein Bruder mei-
nes Urgroßvaters, das älteste von neun Geschwistern, Johann 
Jakob (manchmal auch Jacob) Emil Hasslacher (manchmal 
auch Haßlacher; 1869–1940). Es war kein Unglück, dass ich 
mich nicht mit dem Namen identifizieren konnte, den ich 
später in den Geschichtsbüchern über die Großindustrie im 
Nationalsozialismus wiedererkannte. Aber dort einen Namen 
gedruckt zu sehen, den ich als Teil meiner Vergangenheit las – 
wenn auch nicht mit mir selbst verbunden –, eröffnete mir mit 
knapp zwanzig Jahren einen neuen Erfahrungsraum, in dem 
jemand aus dem engeren Kreis meiner Familie historischer 
Akteur und Thema von Büchern sein konnte. Die Weite der 
Geschichte erschloss sich auf neue Weise, weil ich zu einem 
Teil dieser Geschichte wurde, zugleich an ihrem Ende und 
mittendrin in sie involviert. Schon die Frage, wie ich ihn in 
diesem Buch nenne, stellt mich vor Schwierigkeiten: meinen 
Verwandten? Meinen Urgroßonkel? Hasslacher? Ich spüre 
keine Verbindung zu diesem entfernten Teil der Familie, 
fühle mich ihr nicht zugehörig. Dennoch weiß ich, dass wir 
verwandt sind und gemeinsame Wurzeln haben. Bedingen 



Florian Sprenger

358

mich die verwandtschaftlichen Bande, die ich nicht auflösen 
kann, oder bin ich frei, mir meine eigene Geschichte zu schaf-
fen? Bin ich ein Produkt meiner Vergangenheit oder bringe 
ich sie selbst hervor? Die Antwort, die ich damals auf diese im 
Kern ökologische Frage fand, bestand im Umgang mit der Ver-
antwortung, die ich als Deutscher trug. Wer bin ich in dieser 
Geschichte und was macht diese Geschichte mit dem Ort, von 
dem aus ich dies schreibe?

Bei der Lektüre des besagten Familienstammbuchs stach 
ein Firmenname hervor: Johann Jakob Hasslacher war, so las 
ich dort, in den 1920er Jahren Mitglied des Aufsichtsrats der 
I.G. Farben – nicht nur Angestellter, sondern im obersten Zir-
kel. Der Name verschlug mir den Atem. Die Geschicke jenes 
Chemiekonglomerats, das später das Zyklon B für die Konzen-
trationslager herstellen sollte, lagen, so schloss ich, zumindest 
eine zeitlang in den Händen eines Verwandten von mir.

Noch ohne etwas über die Hintergründe dieser Geschichte 
zu wissen, war mir in diesem Moment klar, dass meine Ver-
gangenheit nie mehr das sein würde, was sie einmal gewesen 
war. Die Schuld der Deutschen an den Verbrechen des Natio-
nalsozialismus, mit denen ich mich zu dieser Zeit so intensiv 
auseinandersetzte, wurde auf eine Weise konkret, die mein 
Verhältnis zu mir selbst zum Problem werden lies: Ich konnte 
den Akteuren dieser Geschichte nicht mehr einfach abwei-
send gegenüberstehen, weil ich selbst durch die Bande meiner 
Familie mit ihnen verbunden war. Was bis dahin als kollek-
tive Schuld ungreifbar war, wurde mit einem Schlag indivi-
duell. Zur gleichen Zeit las ich die Berichte des italienischen 
Chemikers Primo Levi über seine Gefangenschaft in Ausch-
witz. Ich stellte mir vor, dass er dort mit Stoffen hantierte, die 
von der Firma hergestellt waren, die mein Urgroßonkel ge
leitet hatte. Mein Blick auf die Geschichte, der bis dahin von 
jener Aufrichtigkeit und Entschiedenheit geprägt war, die nur 
ein heranwachsender Jugendlicher entwickeln kann, wurde 



8. Über mich

359

schlagartig unklar. Ich habe keine engen Verwandten, die an 
der Front gewesen sind. Aber diese Verwicklung war weitaus 
tiefgreifender.

Als einige Monate nach den ersten Gesprächen mit meiner 
Großmutter mein linker Geschichtslehrer mit uns Texte über 
den Einfluss der deutschen Großindustriellen auf die Machter-
greifung Hitlers las (und dabei eine marxistische Lesart mehr 
als insinuierte), intensivierte ich meine Recherchen. Ohne das 
zu dieser Zeit in mein Leben tretende Internet wären sie nicht 
möglich gewesen. Dank Verlagsvorschauen, Vorläufern von 
Google Books und Wikipedia wurde mir klar, dass hinter die-
ser Geschichte mehr steckte, saß ich doch oft atemlos vor dem 
(Röhren-)Bildschirm, vor einer gefühlten Leere, zu der mir 
der Zugang fehlte, die mich aber unweigerlich umhüllte. Für 
dieses Buch habe ich nach vielen Jahren wieder auf die ersten 
Recherchen zurückgegriffen, die ich mit knapp 20 Jahren 
im Internet – noch mit der Verwechslung mit einer anderen 
Person gleichen Namens, eines in die USA ausgewanderten 
Chemikers – und dann kurz nach meiner Promotion während 
eines Aufenthalts an der Stanford University betrieben habe, 
dort angesichts unerschöpflicher Literaturquellen, die erneut 
zehn Jahre später zu großen Teilen digitalisiert vorliegen.

Tastend bewegte ich mich voran. Angetrieben von der 
Anspannung, die der Name I.G. Farben in mir hinterließ, ver-
suchte ich, mehr über diese Figur herauszufinden, als mir 
das Stammbuch und der Bericht meiner Großmutter ver-
rieten. Meine erste Reaktion war eine empörte Suche nach 
einem Schuldigen. Doch schon bald wurde mir klar, dass die 
Mitgliedschaft im Aufsichtsrat des Unternehmens nur eine 
kurze Episode war und mein Urgroßonkel keine Chemikalien 
gemischt hatte. Der zweite Blick enthüllte jedoch eine Situa
tion, in der es weitaus komplexer wurde, die Bedingungen 
historischer Verantwortung auszumachen – zumindest von 
meinem Standpunkt aus.



Florian Sprenger

360

Wie ging (und wie gehe) ich damit um, dass einer meiner 
Vorfahren indirekt an Hitlers Machtergreifung beteiligt und 
dabei mehr war als nur ein  „Rädchen in der Maschine“? Oft 
habe ich mir bei meinen Recherchen eingeredet, dass ich 
Glück habe, dass Johann Jakob Hasslacher bereits 1940 in Bad 
Gastein starb. Der Name Hasslacher ist nicht so geläufig ist 
wie Krupp, Flick oder Thyssen, aber mein Urgroßonkel gehört 
in die zweite Reihe hinter den Magnaten der Ruhrindustrie. 
Als promovierter Jurist (mit einer an der Universität Bonn ein-
gereichten Arbeit über Verpflichtungsfähigkeit und Haftung einer 
handeltreibenden Ehefrau) war er in der Weimarer Republik 
lange Zeit Generaldirektor der Gelsenkirchener Bergwerks-
AG und der Rheinischen Stahlwerke, später zudem im Auf-
sichtsrat der Vereinigten Stahlwerke, des zweitgrößten Stahl-
konzerns der Welt. Er war mitverantwortlich für den Aufstieg 
der deutschen Montanindustrie nach dem Ersten Weltkrieg. 
Wie die Geschichtsbücher erläutern, hat er sich erfolgreich 
für die Vereinigung des Kohleabbaus mit der Chemie- und 
Stahlindustrie sowie der Finanzwirtschaft eingesetzt.16 An 
der Entstehung der großen, vor allem im Ruhrgebiet angesie-
delten Industriekonglomerate war er beteiligt und Mitglied in 
zahllosen Ausschüssen und politischen Gremien. Von 1928 bis 
1930 war er als Industrievertreter Reichstagsabgeordneter der 
konservativen, antisemitischen und auf die Wiederherstellung 
der Monarchie gerichteten Deutschnationalen Volkspartei 
(DNVP).

Dennoch ist sein Name heute nur noch Historiker:in-
nen bekannt. Ob es, wenn er den Krieg überlebt hätte, einen 
Kriegsverbrecherprozess gegeben hätte, ist fraglich und in den 

16	 Alfred Reckendrees,  „From Cartel Regulation to Monopolistic Control? The 
Founding of the German ‚Steel Trust‘ in 1926 and its Effect on Market Regulation“, 
in: Business History 45:3 (2010), S. 22–51, hier S. 24; Jeffrey R. Fear, Organizing Control: 
August Thyssen and the Construction of German Corporate Management, Cambridge: 
Harvard University Press 2005.



8. Über mich

361

Geschichtsbüchern wird er nicht als Schuldiger geführt. Ich 
konnte mich seiner Geschichte nur annehmen, weil sie bereits 
historisch aufgearbeitet wurde. Doch die Rolle der Groß
industrie im Nationalsozialismus und die Verstärkung gegen-
seitiger Interessen ist ein bis heute umkämpftes geschichts-
wissenschaftliches Gebiet. Bereits während der Weimarer 
Republik überwogen auf linker Seite Deutungen, die im Groß-
kapital einen der wesentlichen Motoren des nationalsozialis
tischen Aufstiegs sahen.17

Am 26. Januar 1932 nahm Johann Jakob Hasslacher im Düs-
seldorfer Industrie-Club an einem Vortrag Adolf Hitlers vor 
den wichtigsten Wirtschaftsvertretern des Ruhrgebiets teil. 
Zustandegekommen war der Vortrag durch eine Initiative 
von Fritz Thyssen, der die NSDAP schon längere Zeit unter-
stützte und einen Ausgleich zur Einladung des Sozialdemo-
kraten Max Cohen-Reuss ein Jahr zuvor schaffen wollte.18 Der 
zweieinhalbstündige und von Gegenprotesten begleitete Vor-
trag wird in der Geschichtswissenschaft als Versuch Hitlers 
gedeutet, nach mehreren wirkungslosen Reden die Großindu
strie für die Sache der NSDAP zu gewinnen. Über 600 Gäste 
kamen ins Düsseldorfer Park-Hotel, was von linken Akteu-
ren als Indiz für einen Schulterschluss zwischen Großkapital 
und NSDAP interpretiert wurde. Von der anderen Seite wird 
die wenig enthusiastische Aufnahme der Rede unterstrichen. 
Ob sie irgendeine Auswirkung hatte, ist bis heute umstritten. 
Welche Antwort die historisch zutreffende sein mag, kann ich 
nicht sagen – aber ich weiß, welche Antwort ich mir gegeben 
habe.

17	 Meine Situierung findet inmitten dieser Debatten statt, kann sich aber nur 
am Rande auf sie beziehen. Zum aktuellen Stand der Forschung vgl. Christian 
Marx,  „Wirtschaftselite und NS-Staat“, in: Marcel Boldorf und Jonas Scherner 
(Hg.), Handbuch Wirtschaft im Nationalsozialismus, Berlin: De Gruyter 2023, S. 93–116.
18	 Vgl. Henry A. Turner, German Big Business and The Rise of Hitler, Oxford: Oxford 
University Press 1985, S. 205.



Florian Sprenger

362

Dass mein Urgroßonkel als Funktionär an diesem Vortrag 
teilgenommen hat, während viele andere Industrievertreter, 
etwa Krupp, nicht anwesend waren, konnte der Historiker 
Henry Ashby Turner in seinem Buch German Big Business and 
the Rise of Hitler anhand von polizeilichen Akten belegen.19 
Es ist nicht unwahrscheinlich, dass Hasslacher als einer der 
prominentesten Anwesenden Hitler die Hand geschüttelt 
hat, auch wenn am gemeinsamen Abendessen nur Hermann 
Göring teilnahm.

Im Anschluss an Hitlers Rede verfassten einige Clubmit-
glieder einen Brief an Reichspräsident Hindenburg.20  „Durch-
drungen von heißer Liebe zum deutschen Volk und Vaterland“ 
wurde Hindenburg aufgefordert, das Kabinett, das  „keine 
ausreichende Stütze im deutschen Volk gefunden hat“, aufzu-
lösen, um mit  „verheißungsvolle[m] Beginn“ einer neuen Zeit 
den  „Führer der größten nationalen Gruppe“21 an die Spitze 
des Staates zu stellen. Zwei Monate später ernannte Hinden-
burg Hitler zum Reichskanzler.

Ich ging davon aus, dass mein Urgroßonkel diesen Brief 
unterzeichnet hat. Und ich dachte es nicht nur, sondern 
habe diesen entscheidenden Punkt zum Teil meiner eigenen 
Geschichte gemacht – der Geschichte, die ich mir über meine 
eigene Herkunft erzählt habe. Doch sie weist Lücken auf. Der 
Brief, den ich aus einer vor zwanzig Jahren angefertigten Notiz 
zitiert habe, führt meinen Urgroßonkel nicht als Unterstützer 
auf. Unterzeichnet haben ihn die Mitglieder des sogenann-
ten Keppler-Kreises, benannt nach Hitlers Wirtschaftsberater 

19	 Ebd., 212, FN 18.
20	 Vgl. Peter Hayes, Industry and Ideology: IG Farben in the Nazi Era, Cambridge: 
Cambridge University Press 2001, S. 51, 62.
21	 NS-Archiv. Dokumente zum Nationalsozialismus,  „Eingabe führender Persön-
lichkeiten des Landes an Reichspräsident von Hindenburg für die Berufung Adolf 
Hitlers zum Kanzler“, https://www.ns-archiv.de/nsdap/foerderung/eingabe-hinden 
burg.php [letzter Zugriff 21.9.2024].



8. Über mich

363

Wilhelm Keppler, um den herum eine Gruppe einflussreicher 
Akteure die Machtergreifung der NSDAP finanziell und poli-
tisch unterstützte. Mit der Düsseldorfer Rede hatte dieser 
Kreis aber gar nichts zu tun. Seine Eingabe ist ein gutes Jahr 
nach dem Vortrag geschrieben. Auch in ein Geheimtreffen 
des Keppler-Kreises am 20. Februar 1933, bei dem sich Hitler 
kurz vor der Reichstagswahl die endgültige Unterstützung 
der Großindustrie sicherte, war Hasslacher nicht involviert.22 
Unter den Teilnehmern finden sich jedoch zahlreiche Namen, 
mit denen mein Urgroßonkel direkt zusammengearbeitet hat, 
so etwa Albert Vögler, Vorstandsvorsitzender der Vereinig-
ten Stahlwerke, Ernst Tengelmann, Vorstandsvorsitzender 
der Gelsenkirchener Bergwerks-AG, oder Hugo Stinnes vom 
Reichsverband der Deutschen Industrie.

Über das Engagement meines Urgroßonkels ist damit 
noch nichts gesagt. Dass er nicht Teil des Keppler-Kreises war, 
heißt nicht, dass er die Nazis nicht unterstützt hätte. Auch an 
den Herausforderungen, die diese Geschichte an mich stellt, 
ändert sich durch diese Fragen nichts. Zudem sind sich die  
Geschichten meiner beiden Familien in der Zwischenkriegs-
zeit auf eine unheimliche Weise nahegekommen: 1918 erwarb 
Hasslacher ein Rittergut mit Ländereien und landwirtschaft-
lichem Betrieb in Kamnitz/Kamnica im ehemaligen Land-
kreis Rummelsburg, nur gut 70 Kilometer östlich von Belgard. 
Wie ich auf einer erneut sehr gut dokumentierten Homepage 
über die deutsche Geschichte des Landkreises erfahre, steht 
im Gutspark bis heute eine Stele, auf der zwei anderen meiner 
Urgroßonkel gedacht wird: dem Leutnant der Reserve Hein-
rich Hasslacher, gefallen 1916 in der Schlacht von Tabora in 
Tansania im Kampf gegen die Briten und die Belgier, vor dem 
Krieg Kolonialbeamter für Bergbau in Dar-es-Salaam, sowie 

22	 Vgl. zu diesem Treffen Adam Tooze, The Wages of Destruction: The Making and 
Breaking of The Nazi Economy, London: Penguin 2007, S. 129.



Florian Sprenger

364

dem Oberleutnant der Reserve Karl Hasslacher, gefallen 1918 
in Frankreich, vor dem Krieg juristischer Berater der Zeche 
Constantin der Große in Bochum.23 Unter den beiden Namen 
steht das Vergil-Zitat Exoriare aliquis nostris ex ossibur ultor, 
was soviel bedeutet wie Möge sich jemand als Rächer aus unse­
ren Knochen erheben. Bezeichnenderweise soll der Kurfürst 
Friedrich Wilhelm von Brandenburg den Frieden von Saint-
Germain im Jahr 1679, bei dem er große Teile des von ihm 
eroberten Pommerns an die Schweden abtreten musste, mit 
eben diesem Zitat kommentiert haben.24 Es gibt also durch-
aus einen kolonialen Anteil in meiner Familiengeschichte, 
und auch die nationalkonservative Grundhaltung Johann 
Jakob Hasslachers wird in einem Zitat manifest, das sehr nach 
der  „Schmach von Versailles“ klingt.

Die Vereinigten Stahlwerke spendeten bereits 1932 eine 
halbe Million Reichsmark an die NSDAP.25 Der Name mei-
nes Urgroßonkels steht auf einer im Haus der Kunst – ehe-
mals  „Haus der deutschen Kunst“  – in München heute 
bewusst achtlos abgestellten, lange Zeit im Keller gelagerten 
Bronzetafel mit den Namen der achtzehn Grundsteinstifter. 
Die Tafel hat mehrere große Löcher, so dass nur noch  „Ku…st“ 
zu lesen ist. Mein Vorfahr hat – neben unter anderem Robert 
Bosch, Friedrich Flick, Gustav Krupp von Bohlen und Halbach 
sowie Wilhelm von Opel – 94.000 Reichsmark zum Bau die-
ses Hauses beigesteuert, das mit der Großen Deutschen Kunst­
ausstellung unter dem Motto  „2000 Jahre deutsche Kunst“ von 
Hitler pompös eröffnet wurde.26

23	 Vgl. Jürgen Lux,  „Heimatkreis Rummelsburg in Pommern – Kamnitz“, https://
www.rummelsburg.de/gemeinden/kamnitz/index.htm [letzter Zugriff 29.8.2024].
24	  „Frieden von Saint-Germain (1679)“, Wikipedia https://de.wikipedia.org/wiki/
Frieden_von_Saint-Germain_(1679) [letzter Zugriff 21.9.2024].
25	 Heinrich Brüning, Memoiren 1918–1934, Stuttgart: DVA 1970, S. 531.
26	 Ines Schlenker, Hitler’s Salon: The Große Deutsche Kunstausstellung at the Haus der 
Deutschen Kunst in Munich 1937–1944, Frankfurt a. M.: Peter Lang 2007, S. 41.



8. Über mich

365

Ich kann bis heute nicht sagen, ob mein Irrtum über die 
Eingabe, die zu Hitlers Ernennung zum Reichskanzler bei-
getragen hat, ein simpler Lapsus war oder ob ich diese 
Geschichte so verstehen wollte. Sie verschaffte mir Zugang zu 
einer Vergangenheit, in der Teile meiner Familien als han-
delnde Subjekte erschienen, von denen ich mich zugleich 
abgrenzen konnte. Die Geschichte passte zu dem, was ich 
suchte. Mit den Verwicklungen meines Urgroßvaters – den 
belegten ebenso wie den erfundenen – wurde diese Vergan-
genheit auf eine Weise greifbar, die mein eigenes Schuldgefühl 
nicht mehr abstrakt erscheinen ließ. Mein Bedürfnis nach 
Trauer wurde handhabbar, weil es sich nun auf mich selbst 
bezog.

Aber was bedeutet es für den Sprechakt des Situierens, 
wenn ich die Situation nie so neutral einschätzen kann, wie 
ich es sollte, weil ich mir meine eigene Vergangenheit zurecht-
lege? Woher weiß ich unter diesen Voraussetzungen unzuver-
lässiger Erinnerung und unzuverlässigen Erzählens, wer ich 
bin? Subjektivierungsprozesse sind nie eindeutig, weil sie vom 
Begehren nach Identität durchzogen sind. Deshalb ist, um es 
noch einmal mit Kwame Anthony Appiah zu sagen, Identität 
eine Lüge, die bindet.27 Meine Erfahrung zeigt mir, dass man 
es sich mit Eindeutigkeit zu einfach macht. In meinem Ver-
such, mich in der deutschen Geschichte zu verorten, habe ich 
belegte und erfundene Elemente zu einer Narration zusam-
mengefügt und sie zu meiner Geschichte gemacht. Über 
meinen Urgroßonkel weiß ich dabei nicht mehr als das, was 
mir die Quellen sagen. Ich weiß nicht, was für ein Mensch er 
war, wie er sich selbst politisch positioniert und warum er so 
gehandelt hat, wie er gehandelt hat. Es gibt keine Quellen, die 
mich seiner Person näherbringen. Ich weiß nur, dass er in den 
Aufstieg des Nationalsozialismus involviert war. Dass mein 

27	 Appiah, The Lies That Bind.



Florian Sprenger

366

heranwachsendes Ich gerade diese Geschichte ausgewählt 
hat, liegt aufgrund ihrer Prominenz – ein wenig geschmeichelt 
habe ich mich von der Geschichte schon gefühlt – und der ver-
fügbaren Quellen nahe. Aber es gäbe in dieser großen Familie 
weitere Geschichten zu erzählen, denen ich nicht gefolgt bin.

Ich möchte versuchen, den Fäden, aus denen diese Ge
schichte gesponnen ist, weiter zu folgen. In den 1920er Jahren 
war Hasslacher neben seiner Tätigkeit als Generaldirektor der 
Rheinischen Stahlwerke für einige Zeit Aufsichtsratsmitglied 
der besagten I.G. Farben.28 Über diesen Namen kann ich bis 
heute nicht hinweglesen. Einige Zeit lang führte ich ihn täg-
lich im Mund, als mein Büro an der Goethe-Universität Frank-
furt am Main im ehemaligen Firmensitz der I.G. Farben lag, 
einem denkmalgeschützten Bau von Hans Poelzig, der nach 
dem Krieg als Hauptquartier der US-amerikanischen Streit-
kräfte diente. Heute trägt das Gebäude, Protesten der Stu-
dierenden zum Trotz, wieder den Namen der I.G. Farben. In 
einem holzvertäfelten Saal, der von den Amerikanern Eisen-
hower-Saal getauft wurde und in dem Gerüchten nach Colin 
Powell und Donald Rumsfeld während der amerikanischen 
Besatzung das erste Mal aufeinandertrafen, haben wir viele 
Tagungen, Bewerbungsgespräche und die Begutachtung eines 
Forschungsantrags abgehalten. Beim Betreten dieses Saals 
habe ich oft daran gedacht, dass vermutlich auch die Auf-
sichtsratssitzungen, an denen mein Urgroßonkel teilnahm, 
hier stattfanden. Die zweite Schicht der Geschichte war für 
mich immer im Raum.

Auf exakt dieses Gebäude in Frankfurt wurde am 11. Mai 
1972 eines der ersten Attentate der Rote Armee Fraktion nach 
ihrem Untertauchen verübt. Ein amerikanischer Offizier 

28	 Auch im Aufsichtsrat der Deutschen Bank war er Mitglied, wozu ich aber die 
wenigsten Quellen finden konnte. Beide Positionen hängen eng mit dem Versuch 
der Großindustrie zusammen, industrieübergreifende Konglomerate zu bilden.



8. Über mich

367

kam ums Leben, als die RAF versuchte, die NS-Vergangen-
heit ebenso wie die Besatzungs-Gegenwart zu treffen. Die im 
Nachkriegsdeutschland ungelösten Kontinuitäten mit dem 
Nationalsozialismus hatten für die Entstehung der RAF eine 
zentrale Rolle gespielt. Nach ’68 wurden diese Fragen zwar 
anders gestellt, blieben aber weiterhin häufig ohne Konse-
quenzen. Die RAF begriff sich als Bruch mit dieser Vergan-
genheit, während Historiker:innen heute die Verbindungs
linien der organisierten Gewalt und auch des Antisemitismus 
betonen.29 Der Terror der RAF und das Imaginäre der BRD, 
in der ich aufgewachsen bin, gehören aufs Engste zusammen.

Wo ende ich mit dieser Geschichte meiner Situiertheit, 
wo reiße ich die Fäden ab, wenn ich von der I.G. Farben zur 
RAF springe? Der Übergang ist unsanft und das Netz, das ich 
spanne, nicht sehr fest. Aber ich möchte herausfinden, wo ich 
hinkomme, wenn ich frage, wo ich herkomme, indem ich den 
Linien weiter folge, obwohl der Boden schwankt.

Am 14. Mai 1970, fast genau zwei Jahre vor diesem ersten 
Attentat, markierte der Sprung aus einem Fenster der Biblio-
thek des Deutschen Zentralinstituts für soziale Fragen den 
Gang der RAF in den Untergrund – nur wenige hundert Meter 
von dem Ort entfernt, an dem ich diese Worte schreibe. Die 
Journalistin Ulrike Meinhof begleitete in der Miquelstraße 83 
in Berlin-Dahlem eine Recherche des wegen menschen
gefährdender Brandstiftung inhaftierten Andreas Baader für 
ein gemeinsames Buchprojekt mit dem Arbeitstitel Organisa­
tion randständiger Jugendlicher, für das bereits ein Vertrag mit 
dem Verleger Klaus Wagenbach vorlag.30 Nachdem sich ein bis 
heute Unbekannter und vermutlich Gudrun Ensslin gewalt-

29	 Vgl. etwa Stephan Scheiper,  „Traditionen des Terrors. Eine frühe britische Stu-
die zur Roten Armee Fraktion (RAF)“, in: Zeithistorische Forschungen 4:1-2 (2007), 
S. 269–274.
30	 Vgl. Stefan Aust, Der Baader Meinhof Komplex, Hamburg: Hoffmann und Campe 
1985, Kapitel 2.



Florian Sprenger

368

sam Zugang zum Gebäude verschafft und einen Bibliothekar 
angeschossen hatten, sprang Meinhof entgegen der Verein
barung gemeinsam mit Baader aus dem Fenster. Im Park vor 
dem Garten, durch den die beiden zu einem parkenden Auto 
flohen, spiele ich heute oft mit meinen Kindern. Nur einen 
Steinwurf von diesem Park entfernt befindet sich das Geheime 
Staatsarchiv Preußischer Kulturbesitz, in dem die Briefe Hass-
lachers liegen, die er in den 1920er Jahren an den Reichsfinanz-
minister geschrieben hat.31 Liegt Geschichte, liegen Geschich-
ten so nahe zusammen oder ist diese Nähe ein Effekt des Ortes, 
von dem aus ich diese Zeilen schreibe? Wovon bin ich das Zen-
trum? Wie wirkt mein Ort auf das ein, was ich schreiben und 
denken kann?

Oft habe ich mir diese Frage gestellt, sie aber anders for-
muliert. Schon als Jugendlicher habe ich mich gefragt, wie 
ich mit diesem Teil meiner Familiengeschichte umgehen soll. 
Ich glaube nicht, dass er zu meinen Privilegien beigetragen 
hat – vom anzunehmenden Reichtum meines Vorfahren ist 
nichts an meinen Teil der Familie vererbt worden. Ich habe 
ihm nichts zu verdanken und fühle mich ihm nicht verbunden. 
Trotzdem prägt dieser Bestandteil meiner Genealogie – hier 
ganz im Sinne der Abstammungslehre – mein Selbstverständ-
nis, vor allem, weil er mich einen Umgang mit meinen eigenen 
Voraussetzungen und mit historischer Schuld gelehrt hat. Er 
hat für mich die historische Abstraktion, die in der Abgabe 
von Verantwortung an  „die da oben“ lag, verunmöglicht. Ich 
konnte mich nicht abwenden von der Geschichte und mich 
nicht aus der Verantwortung nehmen.

Ich glaube, dass es vielen in meiner Generation so ging 
wie mir: Ich verspürte den Drang, genau diesen Teil der Ge

31	 Vgl. Alfred Reckendrees,  „Die Vereinigte Stahlwerke A.G. 1926–1933 und ‚das 
glänzende Beispiel Amerika‘“, in: Zeitschrift für Unternehmensgeschichte 41:2 (1996), 
S. 159–186, hier S. 168.



8. Über mich

369

schichte meiner eigenen Familie zu beleuchten, ihn nicht zu 
den Akten zu legen. Alles andere wäre keine Option gewesen, 
weil es bedeutet hätte, die Schuld zu verneinen, die ich in mei-
ner eigenen Beschäftigung mit dem Nationalsozialismus tief in 
mir, am Ort meines Aufwachsens verankert spürte. Ein Schul-
besuch mit dem Deutschkurs in Weimar – wohin ich 2005 und 
2012 für je ein Semester zurückkehren sollte –, der sich nicht 
mit Goethe und Bauhaus begnügte, führte uns zu ebendie-
ser Zeit auch nach Buchenwald; ein weißes Buch im Bücher-
schrank meines Vaters mit Akten aus Auschwitz und Berich-
ten, die ich nicht wiedergeben möchte; und vor allem Primo 
Levis Die Untergegangenen und die Geretteten – ein Buch, das 
die Fäden zusammengeführt und dadurch ein Fenster geöffnet 
hat. Ich habe lange keinen Blick mehr in dieses Buch geworfen 
und finde folgende Notiz am Rande einer Bemerkung Levis 
zur geringen Zuverlässigkeit des Gedächtnisses:  „Alles beein-
flusst alles“, habe ich dort geschrieben.

Levi erklärt an dieser Stelle, dass Erinnerung die Vergan-
genheit nicht repräsentiert, sondern herstellt, dieser Akt in 
der Gegenwart aber selbst relevant ist für das, was als Ver-
gangenheit gilt. Meine Vergangenheit, so schloss ich aus 
Levis Überlegung, gibt es nicht ohne die Gegenwart, in der 
ich mich an sie erinnere und mit ihr auseinandersetze. In der 
Herstellung von historischer Verortung erscheint deshalb 
alles mit allem verbunden. Es gibt keinen Boden, von dem 
aus ich wissen könnte, wie es wirklich gewesen ist. Ich weiß 
nur, dass alles, was ich weiß, von mir abhängt. Ich habe, so 
scheint es mir heute, die Geschichte nicht nur zugespitzt, son-
dern unwissentlich auch die Unzuverlässigkeit meiner eigenen 
Beschäftigung mit dieser Geschichte demonstriert. Ich habe 
die Kategorie  „Nachfahr von Kriegsverbrechern“ nicht nur 
angenommen, sondern die Tatsachen ihr ähnlich gemacht. 
Ich habe meine eigene Geschichte zugleich recherchiert und 
erfunden – und mit ihr den Ort geprägt, von dem ich spreche. 



Florian Sprenger

370

Und das wiederum bedeutet etwas für diesen Ort. Ich kann 
mich nicht nur nicht auf den Boden beziehen, weil mir dieses 
Konzept suspekt ist, sondern auch, weil es keine Eindeutigkeit 
des Ortes gibt, von dem aus ich agiere.

Heute über diese Geschichte zu schreiben, fühlt sich 
auf eine Weise entlastend an, die mir verdächtig vorkommt. 
Indem ich sie für die Publikation vorbereite, fixiere ich sie. 
Wenn diese Geschichte einmal gedruckt vor mir liegt, kann 
ich sie nicht mehr ändern. Diese temporäre Vereindeutigung 
beunruhigt mich. Weiß ich, was in dieser Geschichte fehlt? 
Wo setze ich den Schlusspunkt der verknüpften Geschichten? 
Ich habe ein Netz gespannt zwischen mir, der Großindustrie 
der Weimarer Republik, dem Zweiten Weltkrieg und der RAF. 
Weder ich noch meine Familie haben irgendeine Verbindung 
zur RAF. Alle diese Geschichten sind auf Orte bezogen, an 
denen und von denen ich geschrieben habe und schreibe. 
Diese Orte sind mir aber nicht gegeben, sondern ich stelle sie 
her, indem ich Verbindungen knüpfe. Den Anfang der Stränge, 
denen ich folge, habe ich ausgesucht und die Enden des Net-
zes dort abgeschnitten, wo es mir sinnvoll erschien. Aber 
woher weiß ich, was noch auf die Position wirkt, von der aus 
ich schreibe? Woher weiß ich, was ich nicht weiß? Jede Selbst-
beobachtung hat den Preis, den Ort der eigenen Beobachtung 
nicht zugleich mit dem Beobachteten in den Blick nehmen zu 
können. Man kann nicht im Sehen das Sehen sehen. Anders 
formuliert: Wenn ich mich im Akt des Situierens als relatio-
nal mit meiner Umgebung verschränkt begreife, bedingt dann 
auch alles meine Position? Wie entscheide ich, was davon für 
die jeweilige Situation relevant ist und was nicht? Was kann 
ich weglassen? Wo hört das Situieren auf?

Dieser Frage nach den Abbruchbedingungen meiner 
Situiertheit möchte ich eine weitere Umdrehung hinzufügen: 
In meinem Bücherregal befindet sich ein unbenutzter Brief-
umschlag mit dem Absender-Aufdruck  „M. H., Fillibach 25, 



8. Über mich

371

Freiburg“, den ich zwischen den Seiten der gebrauchten Aus-
gabe von Sein und Zeit gefunden habe, mit der ich für dieses 
Buch gearbeitet habe. Für einen Euro habe ich dieses mit zahl-
losen Anstreichungen versehene, offensichtlich vielgelesene 
Buch vor vielen Jahren auf einem Wiener Flohmarkt aus den 
Bücherkisten eines Verkäufers erstanden, der kaum Deutsch 
sprach und den ich nicht fragen konnte, woher er eine ganze 
Bibliothek philosophischer Werke hatte. Anhand der Notizen 
in den Büchern konnte ich rekonstruieren, dass sie dem Theo-
logen und Lektor Walter Strolz gehörten, der im Oktober 2022 
mehr als zehn Jahre nach meinen Flohmarktfunden gestorben 
ist. Einen Teil seiner Bibliothek – unter anderem zahlreiche 
Jahresgaben der Martin Heidegger-Gesellschaft, aber auch 
Aristoteles, Rousseau und Umberto Eco – können alle hin-
ter mir sehen, die mir in einer Videokonferenz von meinem 
Schreibtisch aus begegnen. Auch den Briefumschlag sieht 
man dort. Was bedeutet diese Faktizität der Befindlichkeit für 
mich? Welche Rolle spielen solche zufälligen Flohmarktfunde 
und andere Begegnungen für mein Denken und für meine 
wissenschaftliche Karriere?

Diese Fragen verweisen auf den ökologischen Kern des 
Konzepts der Situiertheit, den auch meine Notiz im Buch 
von Primo Levi andeutet: Meine Situation ist weder eindeu-
tig noch gegeben, sondern besteht im ständigen Wechselspiel 
des Äußeren und des Inneren. Ich bin dabei aber nicht in der 
Position zu sagen, was wie auf mich wirkt und was nicht, weil 
ich mit jedem Versuch, meine Situiertheit zu erfassen, eine 
Geschichte über mich erzähle. Das muss kein Problem dar-
stellen – Haraways Begriff der Fabulation will genau darauf 
hinaus. Aber es bedeutet, dass mir diese Geschichte meiner 
Situiertheit keine Eindeutigkeit verschaffen kann. Ich könnte 
sie immer weiter und stets anders erzählen, aber meine 
Geschichten sind keineswegs beliebig. Welche Geschichte ich 
erzähle, wie und wieviel ich erzähle, wo ich sie beende und 



Florian Sprenger

372

welche Kontexte ich herstelle, ist der politische Kern meiner 
Situiertheit: Ich entscheide mich, sie so zu erzählen und nicht 
anders. Aber diese Entscheidung steht nicht auf festem Boden.

8.4  Bodenlose Situiertheit

Die Entscheidung, meine Verortungen in dieser Vergangenheit 
zu gründen, ist auch eine politische: Angesichts des Wieder-
erstarkens rechter Kräfte in diesem Land und der von ihnen 
vorangetriebenen Politik, die Identität und Nationalität an den 
Boden bindet und nicht zuletzt die Universität zum Feind aus-
erkoren hat, scheint es mir wichtig, auf die Widersprüche hin-
zuweisen, welche die scheinbar  „bewältigte“ Vergangenheit 
der Vergangenheitsbewältigung mit sich bringt. Der jüdische 
Schriftsteller Max Czollek hat unter dem Titel Versöhnungs­
theater beschrieben, wie im postgenozidalen Deutschland 
der Gegenwart – dem Land der Vergangenheitsbewältigungs-
weltmeister –  „die Verbindung der gewaltvollen Gegenwart 
mit der Vergangenheit“32 allzu häufig ignoriert wird. Die 
Anschläge von Hanau oder Halle, die wiederholte Ausrufung 
einer deutschen  „Leitkultur“, der Wiederaufbau des Berliner 
Stadtschlosses und der Frankfurter Altstadt, Sophie Scholl als 
Instagram-Influencerin und Claus von Stauffenberg als Super-
held, all das sind für Czollek Indizien für eine  „Wiedergut
werdung ohne Wiedergutmachung“: Deutschland versöhnt 
sich mit den Opfern der eigenen Verbrechen und lässt sie – 
die Verbrechen wie die Opfer – damit hinter sich, um endlich 
wieder eine Gegenwart ohne diese Vergangenheit zu haben. 
Schlussstrich.

Im Kern der von Czollek beschriebenen Verdrängungs
leistung zweiter Ordnung liegt das Streben nach einer un

32	 Max Czollek, Versöhnungstheater, München: Hanser 2023, S. 16.



8. Über mich

373

gebrochenen, eindeutigen und letztlich transparenten Iden-
tität mit sich selbst: Wir sind wieder wer. Diese Identität 
fürchtet die Vergangenheit nicht mehr, weil sie glaubt, sich 
ausreichend mit ihr auseinandergesetzt zu haben. Sie glaubt, 
geklärt zu haben, wo sie steht und dass  „so etwas“ in Deutsch-
land nicht mehr möglich ist. Diese Identität gedenkt zwar, 
weigert sich aber zu trauern. Deshalb ist sie blind für das Auf
leben der Vergangenheit in der Gegenwart. Ihr hält Czollek die 
Unversöhnlichkeit entgegen, die Untröstlichkeit, die Unmög-
lichkeit, die Shoah hinter sich zu lassen. Die Frage, wie es so 
weit kommen konnte und wie wir verhindern können, dass es 
wieder so weit kommt, soll uns aller Versöhnung zum Trotz 
nie mehr verlassen.

Meine Vergangenheit verschafft mir weder einen Boden 
unter den Füßen noch kann ich sie hinter mir lassen. Deshalb 
kann ich meine deutsche Geschichte nicht anders schreiben 
denn als Warnung vor dem Versuch, ungebrochene Identi-
täten anzunehmen, mit sich selbst und dem Boden, auf dem 
man steht, identisch zu werden und Versöhnung als Identi-
tätsreparatur zu begreifen. Die Rekonstruktion meiner eige-
nen Erinnerungspraxis hat mir vor Augen geführt, dass meine 
Auseinandersetzung mit der Vergangenheit keineswegs ab
geschlossen ist und niemals beendet sein kann, weil sie mich 
verändert und ich mich ihr immer wieder aufs Neue nähern 
muss. Mich mit dem Ort meines Sprechens zu beschäftigen, 
verändert nicht nur mein Sprechen, sondern auch seinen Ort.

Zu Beginn dieses Buches habe ich meine Schwierigkeiten 
geschildert, mir selbst klarzumachen, warum ich die Arbeit 
an diesem Buch begonnen habe. Ich weiß nicht, ob ich an 
seinem Ende eine klare Antwort auf die Frage nach meinen 
Beweggründen geben kann. Ihr Kern ist die Auseinander
setzung mit mir selbst, mit meinem Ort, meinem Standpunkt, 
meiner Situiertheit  – und damit die Beobachtung meiner 
eigenen Situierungspraxis. Das ist nicht viel im Vergleich zu 



Florian Sprenger

374

den politischen Kämpfen, die im Hintergrund der Texte ste-
hen, mit denen ich mich befasst habe. Wenn man von einem 
gemeinsamen Ziel der Frauenbewegung, des Black Feminism 
und des Ökofeminismus sprechen kann, dann liegt es wohl 
darin, die gesellschaftlichen Bedingungen, unter denen sie 
entstanden sind, zu erklären, um sie zu verändern. Ihr Aus-
gangspunkt sind Unterdrückungserfahrungen, die ich nicht 
gemacht habe. Ich bewundere den Mut und die Entschlossen-
heit dieser Autor:innen. Es schiene mir vermessen, meinen 
Beitrag dadurch zu leisten, dass ich diesen Kampf einfach nur 
von der  „anderen Seite“ aus fortführe. Dennoch (oder gerade 
deswegen) gibt es auf der Seite, auf der ich stehe, viel zu tun.

Mit diesem Buch möchte ich zu dieser Arbeit beitragen, 
indem ich versuche, die Geschichte des Begriffs der Situiert
heit zu rekonstruieren. Ich hätte versuchen können, die 
Begriffs- und Wissensgeschichte der Situiertheit von den Prak-
tiken und Selbsttechnologien des Situierens zu trennen. Doch 
mit Blick auf den Feminismus wird klar, dass beides zusam-
mengehört: Feministische Praktiken des Sprechens vom eige-
nen Ort sind eingebettet in Auseinandersetzungen mit dem 
Status von Wissen, Wahrheit und Macht. Der Anspruch der 
feministischen Epistemologien bestand und besteht in diesem 
Sinn darin, die Situiertheit des Subjekts auf die strukturellen 
Verhältnisse zu beziehen, in denen es sich befindet, um diese 
Verhältnisse zu ändern.

In meinen eigenen Versuchen bin ich jedoch immer wie-
der auf die Ambivalenz, die Uneindeutigkeit, die Intranspa-
renz und die Unselbstverständlichkeit meiner selbst gestoßen. 
Das Streben nach Transparenz, Eindeutigkeit und Über
einstimmung mit sich selbst hingegen umgeht die anstren-
gende Arbeit an sich selbst und negiert die Macht, die das Sub-
jekt auf dem Weg zur Wahrheit auf sich selbst ausübt, indem 
es auf eine bestimmte Weise  „ich“ sagt. Die Auseinander
setzung mit den eigenen Vorbedingungen, dem eigenen Stand-



8. Über mich

375

punkt und der eigenen Situiertheit ist alles andere als voraus-
setzungslos. Situiertheit versteht sich nicht von selbst. Von sich 
selbst auszugehen ist keine Universallösung, mit der sich alle 
Probleme lösen ließen, ganz im Gegenteil. Deshalb sollten, so 
meine Erfahrung, Praktiken des Situierens nicht zu Eindeu-
tigkeit führen, sondern die Prekarität jeder Subjektkonstitu-
tion hervorheben. Andernfalls läuft das Subjekt Gefahr, in 
der vermeintlichen Unmittelbarkeit der Selbsttransparenz mit 
sich selbst übereinzustimmen und zu glauben, sich selbst und 
damit festen Boden gefunden zu haben. Dieses Phantasma 
der Unmittelbarkeit widerspricht den Voraussetzungen seiner 
Selbsterkenntnis. Für Kritik ist in der Unmittelbarkeit kein 
Platz. Vielmehr geht es mir darum, diese Selbstverständlich-
keit unselbstverständlich zu machen. Jedem Ich-Sagen wohnt 
die Uneindeutigkeit des Selbstbezugs inne. Es bringt hervor, 
was es voraussetzt. Deshalb ist das Situieren kein machtfreier 
Raum.

Es geht mir dementsprechend darum, die  „kritische Hal-
tung“ nicht nur auf die gesellschaftlichen Verhältnisse zu 
beziehen, die Subjekte zu dem machen, was sie sind, sondern 
sie als spezifische Praktik des Selbstbezugs zu verstehen, die 
wiederum eigene Herausforderungen mit sich bringt und stets 
eine Form der Machtausübung ist. In der  „Politik der Wahr-
heit“ hat Foucault zufolge  „die Kritik die Funktion der Ent
unterwerfung.“33 Entunterwerfung ist aber nicht einfach der 
Versuch der Macht zu entkommen, sondern besteht darin, die 
der Kritik innewohnende Macht in diese Kritik einfließen zu 
lassen. Begreift man in diesem Sinn Sprechakte des Situierens 
als Praktiken der kritischen Entunterwerfung (die gelingen, 
aber auch scheitern können), stellt sich die Frage nach den 
Machteffekten dieses Sprechens über sich selbst – und zwar 
auch dann, wenn dieser Sprechakt emanzipativ verstanden 

33	 Foucault, Was ist Kritik?, S. 15.



Florian Sprenger

376

wird. Das Aussprechen der Wahrheit über sich selbst erweist 
sich weniger als Subversion der Macht denn als besonders 
subtile Form ihrer Ausübung. Als eine Form der Selbstregie-
rung ist das Ich-Sagen ein Modus der Machtausübung, dessen 
Dynamiken, Formen und Formate, aber auf Regelhaftigkeiten 
und Effekte noch zu wenig verstanden sind, auch wenn wir 
uns ihnen ständig aussetzen.

An dieser Stelle – und vor dem Hintergrund meiner Aus-
einandersetzung mit der deutschen Geschichte – lohnt es sich, 
noch einmal auf das land acknowledgement zurückzukom-
men. Dieser Sprechakt geht mit einer Bezugnahme auf die 
Geschichte der Unterdrückung an jenem Ort einher. Als Akt 
der Situierung praktiziert, verortet ein land acknowledgement 
das sprechende Subjekt im Zentrum seiner Umgebung und 
als Teil eines Netzes, das die Geschichte des Ortes und das 
Sprechen des Subjekts miteinander verbindet. Dieser Sprech-
akt artikuliert eine Sorge um sich selbst und alle anderen an 
diesem Ort – vor allem jene, die nicht mehr an diesem Ort sein 
können.

Eine Anerkennung der historischen obligations, die aus der 
Enteignung indigener Gruppen folgen, ist dieser Sprechakt 
nur, insofern er nicht zu Assimilation führt. Der Politikwissen-
schaftler und Angehörige der Yellowknives Dene First Nation 
Glen Coulthard hat dies in seinem Buch Red Skin, White Masks 
als  „grounded normativity“ bezeichnet und auf die  „place-
based foundations of Indigenous decolonial thought“ be
zogen.34 Boden, Land, Ort und Grund würden im indigenen 
Denken als  „a system of reciprocal relations and obligations“ 
verstanden,35 die zu einem anderen, nicht-ausbeuterischen, 
nicht-an- oder -enteignenden Verhältnis zu anderen Men-

34	 Coulthard, Red Skin, White Masks, S. 13.
35	 Ebd. Vgl. auch Eve Tuck und Marcia McKenzie (Hg.), Place in Research: Theory, 
Methodology, and Methods, London: Routledge 2015.



8. Über mich

377

schen und zur Natur führten – und, so ließe sich ergänzen, zu 
einem anderen Verhältnis zu sich selbst.

Coulthard löst die Kämpfe indigener Gruppen von Ver
suchen, politische Repräsentation zu erlangen, weil damit die 
koloniale, rassistische Matrix bestehen bliebe, innerhalb derer 
der Wunsch nach Anerkennung artikuliert wird. Coulthards 
Interpretation des land acknowledgement ist radikaler: Das 
acknowledgement entfaltet seine Wirkung erst, wenn es sich auf 
das Land richtet, auf Grund und Boden, nicht nur im Sinn von 
Marx’ Konzept der primitiven Akkumulation als Eigentum, 
sondern auch als Grundlage aller sozialen Verhältnisse. An 
die Stelle des Besitzes von Boden, also die Kolonisierung des 
Landes, tritt in dieser indigenen Konzeption das, was steward­
ship genannt wird: ein Sorgeverhältnis, das nicht auf Ausbeu-
tung oder Appropriation zielt. Deshalb sind für Coulthard der 
Bezug auf das Land und die Anerkennung der von ihm aus-
gehenden Relationen der Schlüssel zu einer Haltung, die auch 
andere minorisierte Bevölkerungsgruppen umfasst:  „Our 
relationship to the land itself generates the processes, prac-
tices and knowledges that inform our political systems, and 
through which we practice solidarity.“36

Warum kann ein solcher von Grund und Boden aus-
gehender Sprechakt in Nordamerika emanzipativ wirken, 
während er im Europa der Gegenwart geradezu abwegig 
erscheint? Das Nachdenken über diese Frage hat mich in 
der Annahme bestätigt, dass Situiertheit selbst situiert ist: 
Was als Voraussetzung des eigenen Sprechakts zählt und in 
diesen einfließen sollte, unterscheidet sich abhängig davon, 
von wo aus man spricht. Situiertheit ist nicht überall gleich. 
Vielmehr stellt sich die Frage, was wann und für wen als 
Situiertheit zählt. Aus meiner europäischen Sicht arbeitet 

36	 Coulthard und Simpson,  „Grounded Normativity/Place-Based Solidarity“, 
S. 254.



Florian Sprenger

378

der Bezug auf den Boden im schlechtesten Fall der reaktio-
nären Ideologie von Blut und Boden zu. Das indigene Ver-
ständnis von Land, Grund und Boden lässt sich aber nicht 
in diese Übereinstimmung von Blut und Boden übersetzen, 
sondern zielt auf eine Form des Zusammenlebens, die Ver-
antwortung für das Land übernimmt, den Grund zum Maß-
stab erklärt und den Boden zum Ausgangspunkt der Tradie-
rung macht. Für die indigenen Autor:innen ermöglicht der 
Bezug auf den Boden einen Anschluss an verlorene Tradi
tionen und eine Anerkennung ihrer enteigneten Position; für 
mich als Europäer bedeutet er eine Fixierung, der ich mich 
entziehen möchte. Deshalb scheint es mir abwegig, das land 
acknowledgement von meiner Position aus einfach abzulehnen, 
weil mein Begriff des Bodens ein ganz anderer ist – an meinem  
Ort.

Gegen die indigene Position ist der Einwand erhoben 
worden, dass mit der Gleichsetzung von Identität und Land 
anti-migrantische, ausschließende und autoritäre Ansprü-
che verbunden werden können.37 Der Philosoph Brian Yazzue 
Burkhart hat daher vorgeschlagen, den Begriff des land aus sei-
ner westlichen Umklammerung zu lösen und an seine Stelle 
ein indigenes Raumverständnis zu setzen. Burkhart beschreibt 
Delokalisierung, also die Lösung vom gegebenen Boden, 
als Grundoperation des Kolonialismus,  „which can only be 
accomplished by obscuring the Indigenous locality from the 
land as well as the original European locality from which the 
settlers originate and are formed“.38 Er betont, dass grounded­
ness über den Begriff der Situation hinausgehen würde:  „The 
attempted specification of a situation to time, place, cultural 
context, language, particular localized reasons, and so on 

37	 Zur Kritik am land acknowledgement vgl. Tuck und Yang,  „Decolonization Is Not 
a Metaphor“.
38	 Burkhart,  „The Groundedness of Normativity“, S. 49.



8. Über mich

379

cannot overcome the gap of ungroundedness by which the 
situation is constructed.“39

Der Begriff der  „groundlessness“, den Burkhart in die-
sem Zusammenhang verwendet, erinnert an den Heidegger’-
schen Begriff der Bodenlosigkeit, etwa wenn Burkhart von 
der  „homelessness that comes from ungroundedness“ spricht.40 
Es ist wichtig, diese beiden Begriffe des Bodens nicht vor-
schnell gleichzusetzen. Sie sind unterschiedlich situiert und 
der eine wird emanzipativ verstanden, der ist andere anti
semitisch gedacht. Aber ihre Nähe wirft die Frage auf, wel-
che Konsequenzen die unterschiedlichen Verständnissen von 
Verortung zugrundeliegenden Konzepte des Bodens und des 
Ortes haben. Zumindest für den deutschen Begriff der Boden-
losigkeit fühle ich mich in der Lage, dies ausführen.

In Sein und Zeit ist die Bodenlosigkeit noch antimoder-
nistisch gefasst, aber in den Schwarzen Heften entfaltet Hei
degger ihren Antisemitismus. In einer philosophischen Auf-
wertung des völkischen Gedankens bindet er Mitte der 1930er 
Jahre Abstammung an den Ort des Individuums. In einem 
vernichtenden Gutachten über die Eignung des jüdischen 
und liberalen Neukantianers Richard Hönigswald für den 
bayrischen Hochschuldienst spricht er von der  „volkhafte[n] 
Überlieferung“ der  „Herkunft aus Blut und Boden“41. In seiner 
Vorlesung Vom Wesen der Wahrheit (1933/34) führt er diesen 
Gedanken fort:

39	 Ebd., S. 58.
40	 Ebd., S. 51.
41	 Martin Heidegger,  „Hönigswald aus der Schule des Neukantianismus“, in: Reden 
und andere Zeugnisse eines Lebensweges. Gesamtausgabe 16, Frankfurt a. M.: Kloster-
mann 2000, S. 132 f, hier S. 132. Eine Gruppe nationalsozialistischer Studierender 
hatte 1933 die Entlassung Hönigwalds aus dem Universitätsdienst gefordert, wo
raufhin das bayrische Kultusministerium Heidegger um ein Gutachten bat. In der 
Folge wurde Hönigswald entlassen.



Florian Sprenger

380

Blut und Boden sind zwar mächtig und notwendig, aber nicht hin-
reichende Bedingung für das Dasein eines Volkes. Andere Bedin-
gungen sind Wissen und Geist, nicht als ein Nachtrag in einem 
Nebeneinander, sondern das Wissen bringt erst das Strömen des 
Blutes in eine Richtung und in eine Bahn, bringt erst den Boden 
in die Trächtigkeit dessen, was er zu tragen vermag; Wissen ver-
schafft Adel auf dem Boden zum Auftrag, was er zu tragen ver-
mag.42

Die  „Blut und Boden“-Ideologie, die Heidegger an diesen 
Stellen mit einem bürgerlichen Bildungsideal verschränkt, 
entsteht bereits im späten 19. Jahrhundert und zielt auf die 
Exklusivität des deutschen Bodens für deutsches Blut. Diese 
Bindung impliziert, dass der Boden von allem Fremden ge
reinigt werden müsse. Sie ist zutiefst antisemitisch, weil sie 
dem als  „bodenlos“ charakterisierten jüdischen Volk der 
Diaspora (dem antisemitischen Stereotyp des  „Wander
juden“) das Recht entzieht, auf deutschem Boden zu leben. 
Diese nationalsozialistische Ideologie schließt an ein sehr viel 
älteres Programm des Antisemitismus an, in dem spätestens 
bei Herder das Judentum zum Parasiten erklärt wird, der ver-
nichtet und endgültig  „bodenlos“ werden muss, um den Wirt 
am Leben zu erhalten.43 Diese Annahme geht mit der Forde-
rung nach der Aneignung des natürlichen Raums durch das 
deutsche Volk einher – und genau das entspricht Heideggers 
heroischem Begriff dieses Volkes.44

42	 Martin Heidegger, Sein und Wahrheit. Gesamtausgabe 36/37, Frankfurt a. M.: Klos-
termann 2001, S. 263.
43	 Vgl. Jonathan Inda,  „Foreign Bodies: Migrants, Parasites, and the Pathological 
Nation“, in: Discourse 22:3 (2000), S. 46–62.
44	 Margit Bensch,  „Blut und Boden. Welche Natur bestimmt den Rassismus“, in: 
Stefan Körner et al. (Hg.), Landschaftsentwicklung und Umweltforschung, Berlin: 
Schriftenreihe im Fachbereich Umwelt und Gesellschaft, TU Berlin 1999, S. 37–51. 
Vgl. auch Anna Bramwell, Blood and Soil: Richard Walther Darré and Hitler’s Green 
Party, Abbotsbrook: Kensal Press 1985.



8. Über mich

381

Am 30. Oktober 1955 hält Heidegger in seiner Heimatstadt 
Messkirch seinen ersten Vortrag nach dem Krieg, dem er den 
Titel Gelassenheit gibt. Sein Vortrag ist alles andere als ein 
Zeugnis der Läuterung, sondern der Versuch, eine Kontinuität 
herzustellen, ohne sie klar zu benennen. Heidegger bahnt der 
Kritik am rechnenden Denken den Weg, die seine Arbeiten 
der Nachkriegszeit bis hin zum Technikaufsatz beherrscht. 
Dem Rechnen setzt Heidegger das besinnliche Denken gegen-
über, das aus einem Grund wachse und deshalb einen Boden 
habe:

Denken wir dieser einfachen Tatsache nach, dann müssen wir 
sogleich daran denken, dass der schwäbische Boden im vorigen 
und im vorvorherigen Jahrhundert große Dichter und Denker 
hervorgebracht hat. Bedenken wir dies weiter, dann zeigt sich 
sogleich: Mitteldeutschland ist in gleicher Weise ein solcher 
Boden, Ostpreußen, das schlesische Land und das Böhmerland 
ebenso.45

In dieser bemerkenswerten Passage widersetzt sich Heidegger 
der politischen Nachkriegsordnung, wie Georges-Arthur 
Goldschmidt in seiner Studie über Heidegger und die deutsche 
Sprache unterstrichen hat:  „Die allein durch Hitlers Verschul-
den verlorenen Gebiete sind für ihn immer noch deutsch.“46 
Die Heimatlosigkeit der von ihrem Boden Vertriebenen führt 
Heidegger auf das Gestell der Technik zurück und nicht auf 
den Nationalsozialismus. Die Kritik an diesem Gestell, die 
seine eigene politische Involviertheit verdeckt, wird für 
Heidegger zum Leitmotiv seines Rehabilitationsversuchs  – 
von den ermordeten Juden und all den anderen Opfern des 
Nationalsozialismus kein Wort.

45	 Martin Heidegger, Gelassenheit [1955], Pfullingen: Neske 1959, S. 16.
46	 Georges-Arthur Goldschmidt, Heidegger und die deutsche Sprache, Freiburg: ça ira 
2023, S. 75.



Florian Sprenger

382

Wenige Zeilen später fragt Heidegger weiter:  „Gibt es noch 
wurzelkräftige Heimat, in deren Boden der Mensch ständig 
steht, d. h. boden-ständig ist?“47 Bodenständigkeit ist, wie Gold-
schmidt herausgestellt hat, ein Grundbegriff des National-
sozialismus, der sich gegen die für Heidegger uneigentliche 
urbane und jüdische Zivilisation wendet:  „Der Verlust der 
Bodenständigkeit kommt aus dem Geist des Zeitalters, in das 
wir alle hineingeboren sind.“48 Die Ständigkeit, von der Hei
degger hier spricht, ist ein Stehen, das vom Fortwährenden des 
Bodens abhängt. Dieses Stehen weist den Weg hin zu einem 
Denken der Gelassenheit, das  „uns einen neuen Grund und 
Boden verspricht, auf dem wir innerhalb der technischen Welt 
und ungefährdert durch sie, stehen und bestehen können.“49 
Insofern kann man Heideggers Sprache durchaus als eine 
Sprache des Standpunkts verstehen – sie leitet sich aus dem 
Stehen auf dem Boden ab.

Heidegger stellt in diesen Ausführungen zur Gelassen-
heit zwar keine Verbindung zwischen dem  „Boden“ und dem 
Begriff der Befindlichkeit her und man wird in Sein und Zeit 
allenfalls retrospektiv antisemitische Denkfiguren finden. 
Doch bereits 1926 benutzt er den später antisemitisch auf
geladenen Begriff der  „Bodenlosigkeit“, um die Uneigentlich-
keit des  „Man“ zu kritisieren – eben jenes  „Man“, das sich der 
Befindlichkeit entzieht.50 Letzterer Begriff ist also eingebun-
den in ein spezifisch deutsches, hochproblematisches Nach-
denken über das Verhältnis von Ort und Identität, das Hei
deggers Philosophie noch nach dem Krieg durchzieht und in 

47	 Heidegger, Gelassenheit [1955], S. 17.
48	 Ebd., S. 18.
49	 Ebd., S. 26.
50	  „Die Bewegungsart des Absturzes in die und in der Bodenlosigkeit des uneigent-
lichen Seins im Man reißt das Verstehen ständig los vom Entwerfen eigentlicher 
Möglichkeiten und reißt es hinein in die beruhigte Vermeintlichkeit, alles zu be
sitzen bzw. zu erreichen.“ Heidegger, Sein und Zeit, S. 179.



8. Über mich

383

dem Pommern, Ostpreußen, Schlesien und Böhmen weiterhin 
zu Deutschland gehören.51 Wer von dort vertrieben wurde – so 
kann man Heideggers Überlegungen fortführen –, bleibt an 
diesen Boden gebunden. Dieser Boden bleibt für Heidegger 
deutsch.

Auch am Ende meines Buches habe ich keine befriedigende 
Antwort auf die Frage, was dieser identitäre Hintergrund des 
Begriffs der Befindlichkeit für die feministische Aneignung 
des Begriffs der situatedness bedeutet. Im Gespräch hat Lucy 
Suchman betont, dass diese Verbindung keine große Rolle 
spielen würde, weil die Feminist:innen dem Begriff eine 
neue Bedeutung geben. Dennoch erscheint es mir sinnvoll, 
der identitären Konzeption von Situiertheit eine Alternative 
entgegenzustellen. Der tschechisch-brasilianische Philosoph 
Vilém Flusser hat seiner beeindruckenden Autobiografie den 
Titel Bodenlos gegeben.52 Als Jude musste Flusser seine später 
von den Nazis ausgelöschte Familie in Prag zurücklassen und 
zunächst nach London und dann nach Südamerika auswan-
dern. Ihn hat ein anderes Schicksal ereilt als die vertriebe-
nen Deutschen. Sie haben zwar ihre Wurzeln (und oft auch 
Angehörige) verloren, konnten aber an einem anderen Ort in 
ihrem Heimatland bleiben. Sie haben, wie meine Großeltern, 
anderswo neuen Boden gefunden. Flusser wählt einen ande-
ren Weg und will den Orten, an denen er fortan lebt, fremd 
bleiben. Er macht die Andersheit und Uneindeutigkeit seiner 
Bodenlosigkeit zum Lebens- und Erkenntnisprinzip.

Indem Flusser die engen Verbindungen der Prager Kultur 
mit dem Judentum aufzeigt, verdeutlicht er, dass die Juden sehr 
wohl an ihren Orten verwurzelt waren. Die lange Geschichte 

51	 Diese Eindeutigkeit des Bodens wird allerdings in der phänomenologischen und 
existenzialistischen Aneignung aufgebrochen, wie beispielsweise die erwähnten 
Schriften Simone de Beauvoirs zur Situation der Frau zeigen.
52	 Vgl. Vilém Flusser, Bodenlos. Eine philosophische Autobiographie, Frankfurt a. M.: 
Fischer 1999.



Florian Sprenger

384

von Pogromen bis hin zur Shoah zielte darauf, diese Wurzeln 
zu zerstören und die sowieso schon als bodenlos verstandenen 
Juden noch bodenloser zu machen. Deswegen nimmt Flusser 
die Bodenlosigkeit als Lebensprinzip an. Er erwähnt an keiner 
Stelle seiner Autobiografie, dass er seine gesamte Familie ver-
loren hat und spricht nicht über seine Trauer. Ganz im Gegen-
teil sagt er kein einziges Mal  „ich“, sondern nutzt durchgehend 
die deutsche Besonderheit des  „man“. Bei der Lektüre entsteht 
der Eindruck, als sei die Bodenlosigkeit Flussers Form des 
Trauerns und zugleich die Bedingung für ein Leben nach die-
ser Trauer. So gelingt es ihm als intensivem Heidegger-Leser, 
die antisemitischen Vorzeichen des Begriffs – mit und gegen 
Heidegger – umzukehren, denen zufolge die  „wandernden 
Juden“ keinen Ort haben.

Zu Beginn seines auf Deutsch geschriebenen Buches 
weist Flusser darauf hin, dass  „bodenlos“ eigentlich  „absurd“ 
bedeutet: ohne Wurzeln. Die existenzielle Erfahrung der Emi
gration schildert er als andauernde Distanziertheit von den 
Orten, Kulturen und Selbstverständnissen, die ihm an ande-
ren Orten begegnen – eine Distanziertheit, die ihm schließlich 
einen neuen Zugang verschafft. Dieser Zugang ist gewisser-
maßen zugleich bodenlos und situiert.  „Man lebte von jetzt 
ab aus eigenen Kräften, nicht aus den Kräften, die von einem 
nährenden Boden kamen.“53 Flussers Bodenlosigkeit entzieht 
sich der identitären Übereinstimmung von Identität und Her-
kunft. Sie ermöglicht es ihm, sich distanziert, aber involviert 
mit den Orten und Kulturen auseinanderzusetzen, an und in 
denen er lebt. Flussers Text durchzieht die Aufmerksamkeit 
für die Verortungen, die unterschiedliche Naturen und Kul-
turen, vor allem aber Sprachen mit sich bringen. Das Tsche-
chische, das Deutsche, das Spanische, das Lateinische, das 
Griechische, das Hebräische, das Englische, das Französische 

53	 Ebd., S. 28.



8. Über mich

385

und das Portugiesische, all diese Sprachen, mit und in denen 
Flusser lebt, beschreibt er als jeweils eigene Zugänge zur Welt. 
Sie sind unterschiedliche situierte Existenzweisen.

Flusser sucht nicht nach festem Boden, sondern nach Unein-
deutigkeit und Übersetzungsmöglichkeiten.54 Die identitäre 
Übereinstimmung mit sich selbst, in deren Logik man Iden-
tität nur haben kann, wenn man mit sich selbst und seinem 
Boden übereinstimmt, steht in offensichtlichem Widerspruch 
zu dieser Ambivalenz. Aber Heidegger beschreibt Befindlich-
keit auch als eine Konfrontation mit der gegebenen Situation – 
nicht zufällig leitet er die Befindlichkeit aus der Furcht ab. Für 
Dreyfus, Suchman oder Haraway umfasst Situiertheit eben-
falls eine Auseinandersetzung mit der Widerständigkeit des-
sen, was jeweils gegeben ist und dem Subjekt widerfährt. Selbst 
ein situierter Roboter muss eigenständig mit den Herausforde-
rungen seiner Umgebung umgehen können. Situiert zu sein be
deutet demnach, sich in einer Situation wiederzufinden, die nur 
bis zu einem gewissen Grad der eigenen Gestaltung unterliegt 
und immer mehr umfasst, als das Subjekt begreifen kann. Liest 
man Suchmans oder Haraways Texte vor dem Hintergrund 
dieses phänomenologischen und existenzialontologischen 
Ansatzes, tritt die Spannung zwischen der Gegebenheit der 
Situiertheit und der Gestaltung der eigenen Existenzweise (und 
damit der eigenen Positionierung) hervor. Entscheidend ist 
dabei, dass eine Situation, ganz im Sinne Heideggers, nie von 
außen und vollständig erkannt werden kann, sondern durch-
lebt werden muss.55

54	 Ausgehend von Jean-Luc Nancys Kritik identitärer Figuren hat Thomas Bedorf 
eine politische Philosophie der Unterbrechung entworfen, die den Begriff der 
Bodenlosigkeit auf ähnliche Weise umdeutet und zur Grundlage einer alteritären 
Grundierung des Politischen macht. Vgl. Thomas Bedorf,  „Bodenlos. Der Kampf 
um den Sinn im Politischen“, in: Deutsche Zeitschrift für Philosophie 55:5 (2007), 
S. 689–715.
55	 Vgl. Hetzel,  „Situationen“, S. 495.



Florian Sprenger

386

Sich zu situieren bedeutet für die feministischen Episte-
mologien aber nicht nur, das eigene In-der-Welt-Sein in die 
Welt einzubeziehen. Die Welt ist für Haraway, anders als für 
Heidegger, voll mit anderen:  „Situated knowledges are about 
communities, not about isolated individuals“.56 Sich zu situie-
ren heißt aus dieser Perspektive, Netzwerke und Verbindun-
gen einzugehen und eine Solidarität zu erarbeiten, die Stand-
orte teilt und nicht ineinander aufgehen lässt. Es bedeutet, die 
politischen Verwicklungen des eigenen Wissens zu erkennen 
und in dieses Wissen einfließen zu lassen – etwas, dem sich 
Heidegger bekanntermaßen sein Leben lang verweigert hat. 
Situierung ist für Haraway eine Praxis der solidarischen Ver-
antwortung für die Akteur:innen, mit denen man gemeinsam 
situiert ist. Die im Situieren ermöglichte, nie endgültige Iden-
tität mit sich selbst geht für die feministischen Texte mit einer 
Anerkennung der Differenz zu anderen Standpunkten einher, 
die die eigene Sicht auf die Welt prägen. Verkörperung ist für 
Haraway also nicht nur die Gebundenheit an einen Ort, son-
dern das Eingehen von Verbindungen mit Akteur:innen an 
anderen Orten:  „The alternative to relativism is partial, loca-
table, critical knowledges sustaining the possibility of webs of 
connection called solidarity in politics and shared conversati-
ons in politics.“57

8.5  Un/Übersetzbarkeit

Solche Verbindungen herzustellen, heißt, sich auf einen stän-
digen Prozess der Übersetzung zwischen Positionen einzulas-
sen. Übersetzen bedeutet mit Haraway, einen Pfad zwischen 
unterschiedlich situierten Wissensbeständen und Erfah-

56	 Haraway,  „Situated Knowledges“, S. 590.
57	 Ebd., S. 584.



8. Über mich

387

rungsgründen herzustellen, auch wenn immer ein Rest der 
Unübersetzbarkeit bleibt. Übersetzen besteht diesem Ver-
ständnis nach nicht darin, Eindeutigkeit und Restlosigkeit 
anzustreben, sondern die Unterschiedlichkeit von Positionen 
zu berücksichtigen. Deshalb verwundert es nicht, dass die 
Frage der Übersetzung in den letzten Jahren auch in identi-
tätspolitische Debatten Eingang gefunden hat. 2021 hat die 
afroamerikanische Dichterin Amanda Gorman bei der Amts-
einführung von Joe Biden ein vielbeachtetes Gedicht vor
getragen. Das rund 700 Zeilen lange Werk wirkt auf den ersten 
Blick leicht zugänglich, ist aber von zahlreichen Anspielungen 
und Assoziationen durchzogen. Gorman verschränkt Quellen 
aus der amerikanischen Geschichte so miteinander, dass sie 
in einen Dialog treten. Ihr Gedicht reflektiert gewissermaßen 
die Gegenwart durch die Linse afroamerikanischer Erfahrung 
und ruft von diesem Standpunkt aus zu Einheit und Mut auf, 
um den Angriffen auf die Demokratie entgegenzutreten, die 
im Sturm auf das Kapitol am 6. Januar 2021 kulminierten. Ihr 
Gedicht verortet diesen historischen Moment zugleich vor 
dem Hintergrund der Diskriminierungsgeschichte der USA:

We, the successors of a country and a time
Where a skinny Black girl,
Descended from slaves and raised by a single mother,
Can dream of becoming president,
Only to find herself reciting for one.58

Das Gedicht ist nicht einfach nur ein Bericht über vergangene 
Erfahrungen oder ein Zeugnis von Diskriminierung, sondern 
Teil einer oralen, in Nordamerika spirituell geprägten Tra-
dition, die in der Kunst des spoken word fortlebt – also einem 
Sprechen im Öffentlichen, welches das Gesagte auf den histo-

58	 Amanda Gorman, The Hill We Climb: An Inaugural Poem for the Country, New 
York: Viking 2021, S. 19.



Florian Sprenger

388

rischen, sozialen und kulturellen Standpunkt des sprechenden 
Ichs bezieht – selbst wenn, wie in diesem Fall, von Ich nicht die 
Rede ist, sondern im Plural oder in der dritten Person gespro-
chen wird. In dieser Hinsicht stehen Gormans Gedicht bzw. 
ihre Rezitation als Empowerment in der Tradition politisch-
poetischer Rede, die im afroamerikanischen Kontext beson-
ders prominent mit Martin Luther King verbunden ist.59 Ganz 
wie in dessen berühmtem Gedicht I Have a Dream verschränkt 
The Hill We Climb die Reflexion der Vergangenheit mit Hoff-
nung für die Zukunft und spricht dabei von einem Ort aus, der 
eng an die afroamerikanische Erfahrung gebunden ist.

Ein Jahr nach der Amtseinführung sollte, von Gorman 
autorisiert, der:die non-binäre Dichter:in Marieke Rijneveld 
dieses Gedicht ins Niederländische übersetzen, was zu einer 
intensiven Auseinandersetzung und schließlich zum Rückzug 
von Rijneveld geführt hat.60 Ausgelöst wurde die internatio-
nal beachtete Debatte durch einen Zeitungsartikel der Akti-
vistin Janice Deul, in dem sie die Vergabe der Übersetzung 
in eine lange Reihe von Ungleichheiten im niederländischen 
Literaturbetrieb stellt, der die Diskriminierung perpetuiere, 
die er selbst mitunter anprangere.61 Zunächst richtete sich 
diese Debatte auf die Tatsache, dass Autor:innen mit einem 
nicht-weißen Hintergrund im Literaturbetrieb generell unter-
repräsentiert sind. Dieser berechtigte strukturelle Einwand 
wurde aber – vor allem in den auf Sozialen Medien geführten 
Debatten – rasch identitätspolitisch aufgeladen: Können weiße 

59	 Ich danke Christina Vagt für diese Hinweise.
60	 Vgl. Şebnem Susam-Saraeva,  „Representing Experiential Knowledge: Who May 
Translate Whom?“, in: Translation Studies 14:1 (2021), S. 84–95. Rijneveld hat diese 
Erfahrung später selbst in ein Gedicht gefasst, das um die Frage der Anerkennung 
bzw. Nicht-Anerkennung afroamerikanischer Erfahrung kreist.
61	 Vgl. Matthias Dell,  „Dürfen nur Schwarze übersetzen? ‚Das ist totaler Nonsens‘“, 
Übermedien https://uebermedien.de/58643/duerfen-nur-schwarze-schwarze-
uebersetzen-das-ist-totaler-nonsens [letzter Zugriff 29.8.2024].



8. Über mich

389

Übersetzer:innen sich überhaupt in die Position einer schwar-
zen Autorin hineinversetzen, die ihre an die eigene Identität 
gebundenen Erfahrungen in ihr Sprechen einfließen lässt? 
Kann, um ein anderes Beispiel anzuführen, die Erfahrung der 
Geburt eines Kindes von jemandem nachvollzogen, geschil-
dert oder übersetzt werden, der oder die nie ein Kind zur Welt 
gebracht hat? Kann eine lesbische Filmfigur von einer nicht-
lesbischen Schauspielerin gespielt werden? Kann Situiertheit 
übersetzt und damit von der Situation abstrahiert werden? 
Kann man sie aus ihrem Kontext lösen? Wenn nicht, wie kann 
man dann Wissen über Erfahrungs- und Sprachabgründe 
hinweg weitergeben?

In der Debatte um das Gorman-Gedicht erschienen Über-
setzungsfragen rasch als an Legitimationsfragen gekoppelt – 
das  „kann?“ wurde als  „darf?“ gelesen, das wiederum als an 
bestimmte Identitätskategorien gebunden verstanden wur-
de.62 Eine solche Verschiebung ins Moralische kann durch-
aus problematische Aspekte zeitigen, wenn die Teilnahme am 
Diskurs an die Legitimationskraft bestimmter sozialer Positio-
nen gebunden wird. Doch schon eine oberflächliche Lektüre 
der zahlreichen zu diesem Thema erschienenen Zeitungs
berichte offenbart, dass die Forderung, nur eine schwarze 
Übersetzerin dürfe das Gedicht übersetzen, von Kritiker:in-
nen der Entscheidung gar nicht geäußert wurde – ganz im 
Gegenteil betont Deul, dass  „Identität nicht das wichtigste 
Kriterium“ sei, 63 worin Rijneveld ihr recht gibt. Statt  „Sprech-
verboten“, wie sie manche konservative Feuilleton-Beiträge 
insinuierten und wie sie der katalanische Übersetzer Victor 
Obiols beklagt, dem der Übersetzungsauftrag aufgrund eines 

62	 Vgl. zum Überblick über die Debatte Kenan Malik,  „Lost in Translation: The 
Dead End of Dividing the World on Identity Lines“, https://www.theguardian.com/
commentisfree/2021/mar/07/amanda-gorman-in-segregating-identity-our-human-
experience-gets-lost-in-translation [letzter Zugriff 20.8.2024].
63	 Dell,  „Dürfen nur Schwarze übersetzen?“



Florian Sprenger

390

vermeintlich falschen Profils entzogen wurde,64 findet man 
eine durchaus differenzierte Auseinandersetzung mit der 
Frage, wer für wen sprechen sollte.

Der Fall reiht sich also in das ein, was Adrian Daub  „Cancel 
Culture Panic“ genannt hat.65 An ihm wird aber auch deutlich, 
dass der politischen Aufladung der Frage, wer sprechen darf, 
auch eine erkenntnistheoretische Dimension innewohnt: Die 
Frage, wer für wen sprechen darf, ist an die Frage gekoppelt, wer 
wessen Erfahrungen vermitteln kann. Als etwas nicht sprachlich 
Formiertes ist Erfahrung, wie nicht zuletzt die Phänomenologie 
immer wieder betont hat, grundsätzlich unübersetzbar. Wer 
über Erfahrung spricht und sie mitteilt, teilt Sprache mit, aber 
keine Erfahrung. Erfahrung ist, wie intersektionale Ansätze 
über die phänomenologische Perspektive hinaus betonen, an 
die Kategorien Race, Class und Gender gebunden, die histo-
risch gewachsene Differenzen implizieren. Es sind demnach 
vor allem diese drei Kategorien, die Erfahrungsräume funda-
mental voneinander unterscheiden. Diese Inkommensurabilität 
ist insofern politisch aufgeladen, als dem Sprechen über diese 
Grenzen hinweg Machtverhältnisse inhärent sind: Typischer-
weise äußern sich diejenigen, die von privilegierten Standpunk-
ten aus sprechen, über die Erfahrung der anderen und verfesti-
gen so Macht- und Marginalisierungsverhältnisse – Männer, die 
für und über Frauen, Reiche, die für und über Arme, Weiße, die 
für und über alle anderen sprechen.

64	 Mathias Brodkorb,  „Am Original vorbeigeschrammt“, in: Cicero, 4.4.2021, 
https://www.cicero.de/kultur/gedicht-amanda-gorman-uebersetzung-hoffmann-
campe [letzter Zugriff 29.8.2024]; Steffen Lüdke,  „Ich wurde abgelehnt, weil ich 
die falsche Hautfarbe und das falsche Geschlecht habe“, in: Der Spiegel, 13.3.2021, 
https://www.spiegel.de/kultur/literatur/katalanischer-gorman-uebersetzer-ich-
wurde-abgelehnt-weil-ich-die-falsche-hautfarbe-und-das-falsche-geschlecht-habe-
a-c2a626ab-f416-410f-a6aa-748def22a506 [letzter Zugriff 29.8.2024].
65	 Vgl. dazu die von Adrian Daub detailliert untersuchte Cancel Culture Panic: 
Adrian Daub, Cancel Culture Transfer: Wie eine moralische Panik die Welt erfasst, Ber-
lin: Suhrkamp 2022.



8. Über mich

391

Aus der Debatte um das Gedicht von Gorman kann man 
lernen, dass der Rest des Unübersetzbaren, das, was nicht mit-
teilbar ist, nicht einfach nur eine abstrakte Erfahrungsquali-
tät betrifft, sondern situiert ist. Was an einer Erfahrung für 
mich unübersetzbar bleibt, hängt davon ab, von wo aus ich sie 
mache. Ich kann versuchen, mich in Diskriminierungserfah-
rungen hineinzuversetzen, Berichte lesen, historische Hinter-
gründe rekonstruieren und mir Mühe geben sie nachzuvoll-
ziehen. All das ist wichtig, um meinen Horizont zu erweitern 
und die Konsequenzen von Unterdrückungsstrukturen zu 
analysieren. Aber es ist mir unmöglich zu verstehen, wie diese 
Erfahrungen den an die Position einer afroamerikanischen 
Frau gebundenen Bezug zur Welt prägen. Ich kann versuchen 
ihre Situation zu verstehen, aber nicht selbst erleben, wie ihre 
Situiertheit ihren Blick auf die Welt beeinflusst. Ich kann die 
Erfahrung der Marginalisierung meiner Erfahrung nicht 
machen, solange meine Erfahrung nicht tatsächlich margina-
lisiert ist – was nicht bedeutet, dass ich nicht versuchen sollte, 
zu verstehen, welche Effekte diese Marginalisierung hat. Aber 
ich kann und sollte nicht so sprechen, als hätte ich mit die-
sem Versuch – der auch in der Lektüre eines Buches, dem 
Ansehen eines Films oder der Auseinandersetzung mit einem 
Kunstwerk bestehen kann – den Abgrund zwischen meiner 
und einer tatsächlich marginalisierten Position überschrit-
ten. Ich kann versuchen andere Situationen nachzuvollzie-
hen, aber meine Situiertheit nicht tauschen. In genau diesem 
Sinn geht Situiertheit über Situation hinaus: Situiertheit meint 
die Rekursion, die prägt, wie die Situation mir aus meiner 
Situiertheit heraus erfahrbar wird. Trotz allem Bemühen um 
eine gerechte Übersetzung, um ein angemessenes  „speaking 
for others“, bleibt dieses Sprechen eine Annäherung, die die 
Inkommensurabilität von Erfahrung nicht überwinden kann. 
Ich kann meine Situiertheit nicht hinter mir lassen und nicht 
von ihr abstrahieren.



Florian Sprenger

392

Problematisch wird es jedoch, wenn die Betonung dieses 
unübersetzbaren Rests verhindert, dass eine Auseinander-
setzung stattfinden darf. Schon 1991 hat Linda Alcoff betont, 
dass die epistemologische Unmöglichkeit, die das Sprechen 
für andere begrenzt, nicht verhindern sollte, es in manchen 
Situationen doch zu versuchen.66 Müsste man die moralische 
Umkehrung des  „kann?“ zum  „darf?“ nicht umdeuten und 
aus dem  „kann?“ ein  „sollte!“ machen? Vielleicht würde es 
den Debatten an Schärfe nehmen, wenn jemand, die oder der 
eine bestimmte, an eine soziale Position gebundene Erfahrung 
nicht machen kann (oder glaubt, für alle sprechen zu können), 
sich gerade deswegen mit der anderen Position auseinander-
setzen sollte, um dann zu entscheiden, ob es angemessen 
ist, in dieser Situation für andere zu sprechen. Den Versuch 
aufzugeben, kann ebenso wenig eine Lösung sein wie die 
Annahme einer universellen Übersetzbarkeit, weil man damit 
die Chance zur Solidarität vergibt. Vielmehr kommt es Alcoff 
zufolge darauf an, wie man es versucht und dabei die Macht-
relationen und diskursiven Effekte dieses Sprechens berück-
sichtigt. Und im Zweifelsfall aus der Einsicht in die eigene 
Situiertheit heraus schweigt, ohne sich selbst oder anderen 
das Sprechen zu verbieten.

Für das im Hintergrund dieser Debatte stehende Problem 
hat die Soziologin Paula-Irene Villa Braslavsky das einpräg-
same Stichwort des  „positionalen Fundamentalismus“ vor-
geschlagen: die Gefahr der Gleichsetzung von inhaltlicher 
und sozialer Position.67 Wenn den Übersetzer:innen ab
gesprochen wird, das Gedicht übersetzen zu können, weil sie 
nicht über den gleichen Erfahrungshorizont verfügen wie die 
afroamerikanische Dichterin, dann wird ihre soziale Posi-
tion mit ihrer inhaltlichen Position gleichgesetzt und daraus 

66	 Vgl. Alcoff,  „The Problem of Speaking for Others“.
67	 Vgl. Villa Braslavsky,  „Identitätspolitik“.



8. Über mich

393

geschlossen, dass sie den erfahrungsbasierten, an die soziale 
Position gebundenen Gehalt des Gedichts nicht erfassen kön-
nen. Wenn umgekehrt angenommen wird, dass jede:r sich 
in alle Positionen hineinversetzen und sie verstehen kann, 
wird davon ausgegangen, dass inhaltliche völlig losgelöst von 
sozialen Positionen entstehen. Mit diesen Forderungen nach 
Übereinstimmung löst sich der Raum der Uneindeutigkeit auf, 
der jeder Übersetzung innewohnt und in dem sich Kritik ent
falten kann. Nur wenn die eigene soziale und inhaltliche Posi-
tion nicht notwendigerweise identisch sind, kann man sich 
kritisch gegenüber sich selbst verorten. Arbeit an sich selbst 
bedeutet, sich von der eigenen sozialen Position zu entfernen 
(auch wenn man an sie gebunden bleibt) und eine inhaltliche 
Position anzunehmen, die gerade nicht der sozialen entspricht.

Genau das versuche ich in diesem Buch, wenn ich, anders 
als Flusser,  „ich“ und nicht  „man“ schreibe. Und es bedeutet, 
sich mit den Grenzen der eigenen inhaltlichen Position und 
ihren sozialen Voraussetzungen zu beschäftigen. Meine Aus-
sagen als weißer Mann sind dem Risiko ausgesetzt, mit meiner 
sozialen Position identifiziert zu werden. Geschieht dies, dann 
sind alle meine Aussagen unweigerlich meiner sozialen Posi-
tion geschuldet und eine kritische Haltung mir selbst gegen-
über unmöglich. Was ich sage, wäre stets Effekt meiner sozia-
len Position. Ich könnte mich nicht von ihr distanzieren. Aber 
kann ich nicht versuchen, eine inhaltliche Position zu erarbei-
ten, die nicht meiner sozialen entspricht?

Die Transparenz und Eindeutigkeit der Selbsterkenntnis, 
die ich kritisiert habe, resultieren aus dieser positionalen 
Gleichsetzung, denn sie implizieren, dass sich die inhaltliche 
Position bruchlos aus der sozialen ableiten lässt. Die Gefahr 
dieses Fundamentalismus besteht also nicht nur darin, dass 
inhaltliche Positionen ausschließlich auf soziale zurück
geführt werden. Wenn die Differenzkategorien, anhand derer 
Subjekte ihre sozialen Positionen bestimmen – also das, was 



Florian Sprenger

394

Selbsttechnologien wie das Wheel of Power and Privilege leis-
ten –, inhaltliche Positionen determinieren, dann ist keine 
Übersetzung mehr möglich. Man könnte dann keine inhalt-
liche Position mehr ausprobieren, die sich weder mit der eige-
nen inhaltlichen noch mit der eigenen sozialen Position deckt. 
Die Konsequenzen dieser Annahme hat Albrecht Koschorke 
dargestellt:

Wenn es über die Legitimität dieser Differenz kein Einverständ-
nis mehr gibt, wenn jede_r einzig sich selbst spielen beziehungs-
weise erzählen darf oder wenn die Darstellung eines Anderen auf 
die darstellende Person zurückfällt, dann kann Kunst in letzter 
Konsequenz nur autodokumentarisch verfahren – und das heißt 
vielfach: in ihrer Selbstzentriertheit narzisstisch –, ohne sich noch 
auf das kostbare Gut einer Freiheit der Fiktion berufen zu dürfen.68

Der advocatus diaboli, der temporär und rhetorisch eine Posi-
tion einnimmt, die der vorherrschenden Einstellung wider-
spricht – eine Position, mit der ich sehr sympathisiere –, wäre 
dem Untergang geweiht. Aussagen an Identität zu binden, 
kann somit durchaus zu einer Waffe werden, weil damit der 
kritische Impuls verhindert wird, der in der temporären Ein-
nahme einer nicht mehrheitsfähigen, abweichenden, nicht 
den Erwartungen entsprechenden Position liegt. Dass es einen 
unhintergehbaren Rest der Unübersetzbarkeit von Erfahrung 
gibt, bleibt von diesem Einwand unbenommen.

Mir scheint, dass dieser Gedanke auch für Haraways Erset-
zung (oder Übersetzung) des Begriffs des Standpunkts durch 
den Begriff der Situiertheit eine Rolle spielt, denn dieser hat 
das Potenzial, der Gleichsetzung von sozialer und inhaltlicher 
Position zu entgehen. Im marxistischen Begriff des Stand-
punkts hingegen stimmen die soziale und die inhaltliche 

68	 Albrecht Koschorke,  „Identität, Vulnerabilität und Ressentiment. Positions-
kämpfe in den Mittelschichten“, in: Leviathan 50:3 (2022), S. 469–486, hier S. 476.



8. Über mich

395

Position überein – die inhaltliche Position folgt geradezu aus 
der sozialen Position, selbst wenn erstere, wie Sandra Harding 
und Patricia Hill-Collins betonen, gemeinsam erarbeitet wer-
den muss und zweitere gegeben ist. Wer sich in einer sozial 
unterdrückten Position befindet, hat zumindest bei Hartsock 
automatisch eine inhaltliche Position, weil mit diesem unter-
drückten Standpunkt ein epistemischer Vorteil einhergeht, der 
ein Wissen über diesen Standpunkt ermöglicht, das von ande-
ren Standpunkten aus unerreichbar ist. Situated knowledges 
entstehen hingegen aus einer Praxis der Auseinandersetzung 
mit dem Zusammenhang von sozialer und inhaltlicher Posi-
tion, die im besten Fall gerade nicht auf ihre Konvergenz zielt, 
sondern auf Transformation.69 Genau das meint Haraway mit 
ihrem Einwand, dass Standpunkttheorien nicht auf Identität 
zielen: ein Standpunkt ist nicht die Voraussetzung, sondern 
das Ergebnis eines Prozesses der Auseinandersetzung mit sich 
selbst.70

Die problematische Seite des Selbstbezugs tritt hervor, 
wenn die eigene Erfahrung oder Identität zur Legitimierung 
der eigenen Aussagen genutzt wird. Dann verwandeln sich 
das eigene Geschlecht oder die eigene Herkunft in das Privi-
leg, auf eine bestimmte Weise oder über bestimmte Themen 
zu sprechen (und es anderen, die nicht von dieser Erfahrung 
aus sprechen, womöglich sogar zu verbieten). In den frühen 
Texten zum consciousness raising, im Manifest des Comba-
hee River Collective oder in den feministischen Arbeiten zu 

69	 In diesem Sinn haben Karsten Schubert und Helge Schwiertz in ihrem Plädoyer 
für eine konstruktivistische Identitätspolitik zwischen Ansätzen differenziert,  „die 
kritische Selbstreflexivität mehr oder weniger stark praktizieren und damit mehr 
oder weniger gut mit der Gefahr des Essentialismus umgehen können“. Schubert 
und Schwiertz,  „Konstruktivistische Identitätspolitik“, S. 580.
70	 Alison Wylie et al.,  „Standpoint theory was never supposed to be a theory about 
identity. Interview with Donna Haraway“, https://standpointtheory.com/podcast/ 
[letzter Zugriff: 6.10.2024]



Florian Sprenger

396

Standpunkten und Situiertheit ist von einer solchen Über-
höhung nichts zu spüren. Ganz im Gegenteil betonen sie die 
Notwendigkeit, sich den eigenen Standpunkt zu erarbeiten 
und die eigene Situiertheit nicht als gegeben zu nehmen. Es 
wäre ein Missverständnis, aus Standpunkt und Situiertheit 
Zulassungsbeschränkungen zu machen, die nur Menschen 
mit einem bestimmten Identitätsschlüssel Zugang erlauben – 
selbst wenn niemand die Erfahrung machen kann, die jemand 
anderes macht. Die Herausforderung besteht darin, einerseits 
anzuerkennen, dass die Betonung der mit einer sozialen Posi-
tion verbundenen Erfahrung, wie sie etwa im Manifest des 
Combahee River Collective offengelegt wird, enorme poli-
tische Auswirkungen haben kann, andererseits aber nicht 
davon auszugehen, dass mit der Betonung sozialer Positionen 
schon alles gesagt sei. Denn die soziale Position erklärt noch 
nicht die inhaltliche. Und andersherum: Um eine inhaltliche 
Position zu begründen, reicht es nicht, auf eine soziale Position 
zu verweisen.

Zugleich ist die Betonung von mit sozialen Positionen ein-
hergehenden Privilegien entscheidend, um die Frage zu stel-
len, wer überhaupt sprechen kann und darf, was also in einem 
gegebenen Kontext als Erfahrung gilt. Deshalb ist es wichtig, 
über Situiertheit (und über die Argumente meines Buches) 
hinauszugehen, die  „Verdünnung von Sozialkritik auf eine 
subjektive Form“ zu vermeiden und strukturelle Probleme der 
Ungleichheit in den Blick zu nehmen.71 Kein Sprechakt schafft 
die soziale Struktur aus der Welt, die ihn ermöglicht, aber jede 
Reflexion hat das Potenzial, die Bedingungen ihrer eigenen 
epistemologischen Möglichkeit zu verändern.

71	 Paula-Irene Villa und Sarah Speck,  „Das Unbehagen mit den Gender Studies. 
Ein Gespräch zum Verhältnis von Wissenschaft und Politik“, in: Open Gender Jour­
nal 4 (2020), S. 1–27, hier S. 15.



8. Über mich

397

Meine Arbeit an diesem Buch hat mir daher die Ambiva-
lenzen vor Augen geführt, die mit der Praxis des Situierens 
und der Annahme der Situiertheit allen Wissens und aller 
Erfahrung einhergehen: Einerseits weisen die feministischen 
Theorien auf die Uneindeutigkeit, Multiperspektivität sowie 
Gebrochenheit von Erfahrung hin und haben marginalisier-
ten Gruppen zu neuen Sprecher:innenpositionen verholfen. 
Andererseits zielen die Anleitungen und Templates auf Ein-
deutigkeit, Transparenz und Aufrichtigkeit. Einerseits wird 
das Situieren als unabschließbarer Prozess der reflexiven 
Rücknahme von universalistischen Ansprüchen begriffen, 
andererseits soll aus dem Situieren eine Übereinstimmung 
des Subjekts mit sich selbst resultieren. Einerseits soll sich 
das Subjekt seiner individuellen Situiertheit bewusst werden, 
andererseits greift es dafür auf Kategorien zurück, die dieser 
Besonderheit jedes Standpunkts gerade widersprechen.

Deshalb ist meine Konsequenz aus der Erfahrung dieses 
Buches, der mit ihm einhergehenden Arbeit an mir selbst 
und der Diskussionen, die sich daraus ergeben haben, ein 
Plädoyer für ein bodenloses Situieren und für ein Verorten, 
das den Ort, an dem es steht, nicht als gegeben nimmt.72 
Ich sage  „ich“ und stelle die Absurdität – die Wurzellosig-
keit – meiner eigenen Situiertheit aus, und zwar nicht zuletzt, 
Flusser folgend, als eine spezifisch europäische Erfahrung. 
Flussers Affirmation des Bodenlosen möchte ich Heideggers 
antisemitischer Abwertung der Bodenlosigkeit ebenso wie 
der indigenen groundedness als eine europäische Alternative 
entgegensetzen. Für Flusser ist der diasporische Verlust des 

72	 Wie auch Sarah-Lea Effert und Hannah Vögele betonen, ist an der Praxis der 
Privilegienkritik problematisch,  „dass sie oft eine vollständige Analyse wie auch 
ihr bereits inne liegende Lösung suggeriert, die sie nicht liefern kann oder sollte.“ 
Effert und Vögele,  „Check Your Privilege Check!“, S. 52. Sie plädieren für eine 
strukturelle Analyse der Entstehung unterschiedlicher Kategorien von Privilegien, 
die ich hier nicht leisten kann.



Florian Sprenger

398

Bodens trotz allem Leid, das mit ihm einhergeht, die Chance 
auf einen neuen Anfang. Er schlägt keine Wurzeln, sondern 
macht die erzwungene Befreiung von der Last des Bodens zum 
Existenzprinzip. Der Boden trägt ihn nicht mehr, aber er trägt 
auch keinen Boden mehr mit sich herum. Für mich, der ich 
nichts verloren habe und mich fast auf der ganzen Welt frei 
bewegen kann (auch das ein Effekt kolonialer Privilegien), ist 
das leicht gesagt. Ich möchte mich nicht auf den Boden bezie-
hen, habe aber auch nicht die Erfahrung jener Bodenlosigkeit 
gemacht, die Flusser beschreibt. Ich bin weder enteignet, noch 
möchte ich mir den Boden aneignen. Deshalb brauche ich ein 
anderes, weder fundiertes noch freischwebendes Konzept des 
Ortes, des Verortens und damit des Situierens. Bodenlos zu 
sein bedeutet für mich, der gegebenen, aus der Vergangenheit 
abgeleiteten Heimat die aktive Aneignung des eigenen Orts 
und der eigenen Geschichte entgegenzusetzen.

Dass ich mich in Europa überall niederlassen darf, ohne 
mich entwurzelt zu fühlen, ist fraglos ein Privileg gegenüber 
all jenen, die wir nicht hineingelassen oder hinausgeworfen 
haben. Ich habe einen Ort, an den ich immer zurückkehren 
kann. Ich habe jedoch auch die Erfahrung gemacht, am eige-
nen Ort fremd zu sein und woanders zu leben, mir also meine 
Verortung neu zusammenstellen zu müssen. Deshalb halte 
ich es für eine wesentliche Errungenschaft der europäischen 
Entwicklung, dass ich meinen Ort aufgeben kann, ohne meine 
Identität an ihn zu binden. Ich kann mich überall befinden. 
Daher kann ich meine Geschichte als eine Kette aus Ver
weisen von der Großindustrie im Nationalsozialismus über 
das I.G. Farben-Gebäude bis hin zur RAF schreiben, auch 
wenn diese Verbindungen absurd (und damit als bodenlos im 
Sinne Flussers) erscheinen mögen. Doch trotz all dieser Ein-
wände hat mir meine Geschichte einen Ort gegeben, an den 
ich mich nicht binden möchte und der deshalb keine Fixie-
rung bietet. Dieser Ort ist nicht durch seine Koordinaten defi-



8. Über mich

399

niert, sondern ich muss ihn ständig durch das Verhältnis zu 
anderen Orten neu bilden. Dabei verschiebt sich meine Posi-
tion immer wieder. Wenn ich an diesem Ort bleibe, an dem ich 
stehe, bedeutet das für mich, mich um ihn zu kümmern und 
Verantwortung für ihn zu übernehmen. Aber ich habe nicht 
mehr Anspruch auf diesen Ort als irgendjemand anderes. Er 
gehört mir nicht.

Die Position zu wechseln, ist nicht so einfach, wie es scheint. 
Ich kann meinen Ort nicht hinter mir lassen, ohne etwas von 
ihm mitzunehmen. Selbst wenn ich weder meine soziale mit 
meiner inhaltlichen Position identifiziere noch meinen Boden 
vereindeutige, bleibt die Frage, wie ich von hier sprechen 
und  „ich“ sagen kann. Die Herausforderung sich zu situie-
ren, ist gerade dann wichtig, wenn ich mich nicht auf mich 
verlassen kann – genau diese Einsicht zeichnet die feminis-
tischen Texte aus. Diese Spannung zwischen dem Bedürfnis, 
mich nicht an meinen Ort zu binden, mich nicht mit ihm zu 
identifizieren, ihn aber auch nicht aufgeben zu können, ist die 
Grundlage eines Situierens, das nicht auf Eindeutigkeit zielt, 
sondern seine Bodenlosigkeit annimmt. Dieser gebrochene 
Grund und dieser uneindeutige Boden ermöglichen es mir, 
verbündet und solidarisch zu sein, obwohl ich selbst nicht 
diskriminiert werde. Ich teile die Erfahrungen mit Unter-
drückung und Enteignung nicht, die das Leben anderer Men-
schen prägen, aber ich wünsche mir, dass niemand anderes 
sie machen muss und doch alle davon wissen – an allen Orten, 
an denen man sich befinden und von denen aus man sprechen 
kann.



Florian Sprenger



401

9. DANKSAGUNG

Dieses Buch ist meinen Großmüttern gewidmet.
Es ist nicht nur ein Privileg, es schreiben zu können, son-

dern auch, mit Freund:innen und Kolleg:innen darüber 
gesprochen zu haben. Noch nie habe ich für ein Manuskript 
so viel freundschaftlich verbundene, aber doch getane Arbeit 
in Anspruch genommen wie für dieses. Zeit gegeben haben 
Thomas Bedorf, Etienne Benson, Ulrich Bröckling, Anne 
Dippel, Christoph Engemann, Novina Göhlsdorf, Dennis 
Göttel, Alisa Kronberger, Katja Müller-Helle, Martin Müller, 
Sarah Sander, Armin Schäfer, Tobias Schlicht, Gottfried 
Schnödl, Leander Scholz, Mary Shnayien, Stephan Trinkaus, 
Christina Vagt, Christian Voller, Ehler Voss und Christina 
Wessely. Zudem bin ich bei der Arbeit an diesem Buch von 
Kim Reichard und Sabrina Pähler unterstützt worden. Auch 
den Mitarbeiter:innen des Verlags Matthes & Seitz, vor allem 
Martin Hager, danke ich sehr herzlich. Begleitet haben diesen 
Prozess David Weber, Morten Paul und die Herausgeber:innen 
des August Verlags, die diesem Buch seinen Ort gegeben 
haben. Ihnen allen danke ich.

Dankbar bin ich auch für die Zeit, die mir meine Familie 
gegeben hat. Angesichts der weltweiten Krisen, innerhalb 
derer dieses Buch entstanden ist, weiß ich nicht, an was für 
einem Ort meine beiden Töchter leben werden. Es fällt mir 
schwer darüber nachzudenken, was Bodenlosigkeit in der 
Zukunft bedeuten könnte, die auf sie wartet. Ich hoffe, dass 
ich und wir ihnen zumindest eine Gegenwart bieten können.



Florian Sprenger



403

LITERATUR

Abarbanell, Gay/Perl, Harriet: Guidelines to Feminist Consciousness Raising: Prepared 
for the National Task Force on Consciousness Raising of the National Organization for 
Women, Los Angeles: Selbstverlag 1976.

Adam, Alison:  „Embodying Knowledge: A Feminist Critique of Artificial Intelli-
gence“, in: The European Journal of Women’s Studies 2:3 (1995), S. 355–377.

 —	 Artificial Knowing. Gender and the Thinking Machine, London: Routledge 1998.
Agre, Philip E.: The Dynamic Structure of Everyday Life, Cambridge: MIT AI Tech-

nical Reports 1988.
 —	 Computation and Human Experience, Cambridge: Cambridge University Press 

1997.
Agre, Philip E./Chapman, David:  „What Are Plans for?“, in: Robotics and Autonomous 

Systems 6:1–2 (1990), S. 17–34.
Ahmed, Sara: Differences That Matter: Feminist Theory and Postmodernism, Cam-

bridge: Cambridge University Press 1998.
 —	  „A Phenomenology of Whiteness“, in: Feminist Theory 8:2 (2007), S. 149–168.
Ahrbeck, Bernd: Jahrmarkt der Befindlichkeiten. Von der Zivilgesellschaft zur Opfer­

gemeinschaft, Springe: Zu Klampen 2022.
Alaimo, Stacy:  „Cyborg and Ecofeminist Interventions: Challenges for an Environ-

mental Feminism“, in: Feminist Studies 20:1 (1994), S. 133–152.
Alcoff, Linda:  „Cultural Feminism versus Post-Structuralism: The Identity Crisis 

in Feminist Theory“, in: Signs 13:3 (1988), S. 405–436.
 —	  „The Problem of Speaking for Others“, in: Cultural Critique 20: Winter (1991/92), 

S. 5–32.
 —	  „Who’s Afraid of Identity Politics?“, in: Paula Moya/Michael Hames-García 

(Hg.), Reclaiming Identity: Realist Theory and the Predicament of Postmodernism, 
Berkeley: University of California Press 2000, S. 312–344.

Allan, Bruce/Perreault, Amy/Chenoweth, John/Biin, Dianne/Hobenshield, Sharon/ 
Ormiston, Todd/Hardman, Shirley Anne/Lacerte, Louise/Wright, Lucas/Wilson,  
Justin: Pulling Together: A Guide for Teachers and Instructors, Victoria: BCCampus  
2018, https://opentextbc.ca/indigenizationinstructors/chapter/understanding-
territorial-acknowledgement-as-a-respectful-relationship/ [letzter Zugriff: 
11.3.2023].

Allen, Pamela: Free Space: A Perspective on the Small Group in Women’s Liberation, New 
York: Times Change Press 1970.

Anders, Günther: Der Blick vom Mond. Reflexionen über Weltraumflüge, München: 
Beck 1994.

Anker, Peder: From Bauhaus to Ecohouse: A History of Ecological Design, Baton Rouge: 
Louisiana State University Press 2010.

Anonym:  „Situation“, in: Joachim Ritter/Karlfried Gründer (Hg.), Historisches 
Wörterbuch der Philosophie, Basel: Schwabe 1980.



Florian Sprenger

404

Appiah, Kwame A.: The Lies That Bind: Rethinking Identity, New York: Liveright 
Publishing 2018.

Arendt, Hannah: Vita Activa. Oder vom tätigen Leben, Stuttgart: Kohlhammer 1970.
Arruzza, Cinzia/Bhattacharya, Tithi/Fraser, Nancy: Feminism for the 99 percent: 

A Manifesto, London: Verso 2019.
Attewell, Paul:  „Ethnomethodology since Garfinkel“, in: Theory and Society 1:2 (1974), 

S. 179–210.
Aust, Stefan: Der Baader Meinhof Komplex, Hamburg: Hoffmann und Campe 1985.
Austin, John L.: How to Do Things with Words, Cambridge: Harvard University Press 

1975.
Balke, Friedrich:  „Selbstsorge/Selbsttechnologie“, in: Clemens Kammler/Rolf Parr/

Ulrich J. Schneider (Hg.), Foucault-Handbuch. Leben, Werk, Wirkung, Stuttgart: 
Metzler 2008, S. 287–291.

Barad, Karen: Agentieller Realismus. Über die Bedeutung materiell-diskursiver Praktiken, 
Berlin: Suhrkamp 2012.

Barvosa, Edwina: Wealth of Selves: Multiple Identities, Mestiza Consciousness, and the 
Subject of Politics, College Station: Texas A & M University Press 2008.

Barwise, Jon/Perry, John: Situations and Attitudes, Cambridge: MIT Press 1983.
Bauhardt, Christine:  „Ökofeminismus“, in: Konrad Ott/Jan Dierks/Lieske Voget-

Kleschin (Hg.), Handbuch Umweltethik, Stuttgart: Metzler 2016, S. 212–216.
Beauvoir, Simone de: Das andere Geschlecht. Sitte und Sexus der Frau, Reinbek: 

Rowohlt 1951.
Beck, Ulrich:  „Jenseits von Stand und Klasse. Auf dem Weg in die individualisierte 

Arbeitnehmergesellschaft“, in: Merkur 38:427 (1984), S. 485–497.
Becker, Barbara/Weber, Jutta:  „Verkörperte Kognition und die Unbestimmtheit der 

Welt. Mensch-Maschine-Beziehungen in der Neueren KI“, in: Gerhard Gamm/
Andreas Hetzel (Hg.), Unbestimmtheitssignaturen der Technik. Eine neue Deutung 
der technisierten Welt, Bielefeld: Transcript 2005, S. 219–232.

Bedorf, Thomas:  „Bodenlos. Der Kampf um den Sinn im Politischen“, in: Deutsche 
Zeitschrift für Philosophie 55:5 (2007), S. 689–715.

 —	  „Situative Differenz. Situiertheit und Positionierung als Grundbegriffe einer 
politischen Phänomenologie“, in: Deutsche Zeitschrift für Philosophie 71:6 (2024), 
S. 932–942.

Bein, Alexander:  „‚Der jüdische Parasit‘. Bemerkungen zur Semantik der Juden-
frage“, in: Vierteljahreshefte zur Zeitgeschichte 13:2 (1965), S. 121–149.

Bensch, Margit:  „Blut und Boden. Welche Natur bestimmt den Rassismus“, in: Ste-
fan Körner/Tina Heger/Annemarie Nagel/Ulrich Eisel (Hg.), Landschaftsentwick­
lung und Umweltforschung, Berlin: Schriftenreihe im Fachbereich Umwelt und 
Gesellschaft, TU Berlin 1999, S. 37–51.

Benson, Etienne: Surroundings: A History of Environments and Environmentalisms, 
Chicago: University of Chicago Press 2020.

Berendsen, Eva/Cheema, Saba-Nur/Mendel, Meron:  „Finger auf Wunden oder: Der 
direkte Weg ins Fettnäpfchen“, in: dies. (Hg.), Trigger Warnung. Identitätspolitik zwi­
schen Abwehr, Abschottung und Allianzen, Berlin: Verbrecher Verlag 2019, S. 7–20.



Literatur

405

Bhabha, Homi: The Location of Culture, London: Routledge 1994.
Biehl, Janet: Rethinking Ecofeminist Politics, Boston: South End Press 1991.
Bloom, Allan: Closing of the American Mind: How Higher Education Has Failed Demo­

cracy and Impoverished the Souls of Today’s Students, New York: Simon & Schuster 
1987.

Blumer, Herbert:  „What is Wrong with Social Theory?“, in: American Sociological 
Review 19:1 (1954), S. 3–10.

Boden, Margaret A.:  „GOFAI“, in: Keith Frankish/William M. Ramsey (Hg.), The 
Cambridge Handbook of Artificial Intelligence, Cambridge: Cambridge University 
Press 2018, S. 89–108.

Boehm, Omri: Radikaler Universalismus. Jenseits von Identität, Berlin: Propyläen 2022.
Boland, Tom:  „Critique is a Thing of this World“, in: History of the Human Sciences 

27:1 (2014), S. 108–123.
Boulding, Kenneth E.:  „The Economics of the Coming Spaceship Earth“, in: Henry 

Jarrett (Hg.), Environmental Quality in a Growing Economy, Baltimore: Johns Hop-
kins University Press 1966, S. 3–14.

Bourdieu, Pierre:  „Narzißtische Reflexivität und wissenschaftliche Reflexivität“, 
in: Eberhard Berg/Martin Fuchs (Hg.), Kultur, soziale Praxis, Text. Die Krise der 
ethnographischen Repräsentation, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1993, S. 366–374.

 —	 Ein soziologischer Selbstversuch, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2002.
Bourdieu, Pierre/Wacquant, Loïc: Reflexive Anthropologie, Frankfurt a. M.: Suhr-

kamp 2006.
Bourke, Brian:  „Positionality: Reflecting on the Research Process“, in: The Quali­

tative Report 19:33 (2014), S. 1–9.
Bracke, Sarah/Puig de la Bellacasa, María:  „Building Standpoints“, in: Sandra 

Harding (Hg.), The Feminist Standpoint Theory Reader, London: Routledge 2004, 
S. 309–316.

Bramwell, Anna: Blood and Soil: Richard Walther Darré and Hitler’s Green Party, 
Abbotsbrook: Kensal Press 1985.

Bröckling, Ulrich: Das unternehmerische Selbst. Soziologie einer Subjektivierungsform, 
Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2007.

 —	  „Achtsamkeit“, in: Ulrich Bröckling/Susanne Krasmann/Thomas Lemke (Hg.), 
Glossar der Gegenwart 2.0, Berlin: Suhrkamp 2024, S. 22–33.

Brodkorb, Mathias:  „Am Original vorbeigeschrammt“, in: Cicero, 4.4.2021, https://
www.cicero.de/kultur/gedicht-amanda-gorman-uebersetzung-hoffmann-campe 
[letzter Zugriff 29.8.2024].

Brodowsky, Paul: Väter, Berlin: Suhrkamp 2023.
Brooks, Rodney:  „Intelligence without Representation“, in: Artificial Intelligence 47 

(1991), S. 139–159.
 —	  „Intelligence without Reason (1991)“, in: Luc Steels/Rodney Brooks (Hg.), The 

Artificial Life Route to Artificial Intelligence: Building Embodied, Situated Agents, Lon-
don: Taylor and Francis 1995, S. 25–82.

 —	 Cambrian Intelligence: The Early History of the New AI, Cambridge: MIT Press 1999.
 —	 Flesh and Machines: How Robots will Change Us, New York: Vintage Books 2003.



Florian Sprenger

406

Brüning, Heinrich: Memoiren 1918–1934, Stuttgart: DVA 1970.
Brunner, Claudia:  „Situiert und seinsverbunden in der ‚Geopolitik des Wissens‘“, 

in: Zeitschrift für Diskursforschung 3 (2013), S. 226–245.
Burgard, Wolfram/Hebert, Martial/Bennewitz, Maren:  „World Modeling“, in: 

Bruno Siciliano/Oussama Khatib (Hg.), Springer Handbook of Robotics, Berlin: 
Springer 2016, S. 1134–1151.

Burkart, Günter:  „Über den Sinn von Thematisierungstabus und die Unmöglich-
keit einer soziologischen Analyse der Soziologie“, in: Forum: Qualitative Sozial­
forschung 4:8 (2003), S. 1–23.

Burkhart, Brian Y.:  „The Groundedness of Normativity or Indigenous Normativity 
through the Land“, in: Colin Marshall (Hg.), Comparative Metaethics: Neglected 
Perspectives on the Foundations of Morality, New York: Routledge 2020, S. 40–59.

Busbea, Larry: The Responsive Environment: Design, Aesthetics, and the Human in the 
1970s, Minneapolis: University of Minnesota Press 2020.

Busch, Kathrin:  „Autotheorie. Selbstgebrauch als Wissensform“, in: dies./Barbara 
Gronau/Kathrin Peters (Hg.), An den Rändern des Wissens. Über künstlerische 
Epistemologien, Bielefeld: Transcript 2023, S. 139–154.

Butler, Judith: Gender Trouble: Feminism and the Subversion of Identity, New York: 
Routledge 1990.

 —	 The Psychic Life of Power: Theories in Subjection, Stanford: Stanford University 
Press 1997.

 —	  „Was ist Kritik? Ein Essay über Foucaults Tugend“, in: Rahel Jaeggi/Tilo Wesche 
(Hg.), Was ist Kritik? Philosophische Positionen, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2008, 
S. 221–246.

Caldecott, Léonie/Leland, Stephanie (Hg.): Reclaim the Earth: Women Speak out for 
Life on Earth, London: Women’s Press 1983.

Cameron, W. S.:  „The Genesis and Justification of Feminist Standpoint Theory in 
Hegel and Lukács“, in: Dialogue and Universalism 15:3–4 (2005), S. 19–41.

Campbell, Kirsten:  „The Promise of Feminist Reflexivities: Developing Donna 
Haraway’s Project for Feminist Science Studies“, in: Hypatia 19:1 (2004), 
S. 162–182.

Campbell, Richmond:  „How Ecological Should Epistemology Be?“, in: Hypatia 23:1 
(2008), S. 161–169.

Capuzzi, Frank A.:  „Review: Paideia and Philosophy“, in: Research in Phenomenology 
47:2 (1972), S. 173–176.

Carson, Rachel: Silent Spring, Boston: Houghton Mifflin 1962.
Cartmill, Matt:  „Book Review Primate Visions“, in: International Journal of Prima­

tology 12:1 (1991), S. 67–75.
Cato, Dennis:  „Afterwords“, in: Educational Theory 58:2 (2008), S. 249–250.
Changfoot, Nadine:  „Feminist Standpoint Theory, Hegel and the Dialectical Self“, 

in: Philosophy & Social Criticism 30:4 (2004), S. 477–502.
Chapman, David/Agre, Philip E.:  „Abstract Reasoning as Emergent from Con-

crete Activity“, in: Michael Georgeff/Amy Lansky (Hg.), Reasoning about Actions 
& Plans, Los Altos: Morgan Kaufmann 1987, S. 411–424.



Literatur

407

Chibber, Vivek:  „Kapitalismus, Klasse und Universalismus. Eine Flucht aus der 
Sackgasse der postkolonialen Theorie“, in: Felix Wemheuer (Hg.), Marx und der 
globale Süden, Köln: PapyRossa 2016, S. 70–94.

Chiseri-Strater, Elisabeth:  „Turning in upon Ourselves: Positionality, Subjectivity 
and Reflexivity in Case Study and Ethnographic Research“, in: Peter Morten-
sen/Gesa E. Kirsch (Hg.), Ethics and Representation in Qualitative Studies of Lite­
racy, Urbana: National Council of Teachers of English 1996, S. 115–132.

Ciborra, Claudio:  „The Mind or the Heart? It Depends on the (Definition of) Situa-
tion“, in: Journal of Information Technology 21 (2006), S. 129–139.

Clancey, William J.: Situated Cognition: On Human Knowledge and Computer Represen­
tations, Cambridge: Cambridge University Press 1997.

Clark, Andy: Being There: Putting Brain, Body, and World Together Again, Cambridge: 
MIT Press 2001.

 —	 Supersizing the Mind: Embodiment, Action, and Cognitive Extension, Oxford: Oxford 
University Press 2008.

Clark, Andy/Chalmers, David J.:  „The Extended Mind“, in: Analysis 58:1 (1998), S. 7–19.
Clarke, Adele: Situational Analysis: Grounded Theory after the Postmodern Turn, Thou-

sand Oaks: Sage 2005.
Clifford, James:  „Introduction. Partial Truths“, in: James Clifford/George E. Marcus 

(Hg.), Writing Culture: The Poetics and Politics of Ethnography, Berkeley: University 
of California Press 1986, S. 1–26.

Cochran, Molly:  „Introduction“, in: Molly Cochran (Hg.), The Cambridge Companion 
to Dewey, Cambridge: Cambridge University Press 2010, S. 1–11.

Cockburn, Cynthia:  „Standpoint Theory“, in: Shahrzad Mojab (Hg.), Marxism and 
Feminism, London: Zed Books 2015, S. 331–346.

Code, Lorraine:  „Is the Sex of the Knower Epistemologically Significant?“, in: Meta­
philosophy 12:3–4 (1981), S. 267–276.

 —	 What Can She Know? Feminist Theory and the Construction of Knowledge, Ithaca: 
Cornell University Press 1991.

 —	 Ecological Thinking. The Politics of Epistemic Location, Oxford: Oxford University 
Press 2006.

 —	  „Thinking about ‚Ecological Thinking’“, in: Hypatia 23:1 (2008), S. 187–203.
Collins, Patricia H.:  „Learning from the Outsider Within: The Sociological Signifi-

cance of Black Feminist Thought“, in: Social Problems 33:6 (1986), S. 14–32.
 —	  „Comment on Hekman’s ‚Truth and Method: Feminist Standpoint Theory Re

visited‘. Where’s the Power?“, in: Signs 22:2 (1997), S. 375–381.
 —	 Fighting Words: Black Women and the Search for Justice, Minneapolis: University 

of Minnesota Press 1998.
 —	 Black Feminist Thought. Second Edition, London: Routledge 2000.
Combahee River Collective:  „A Black Feminist Statement“, in: Zillah Eisenstein 

(Hg.), Capitalist Patriarchy and the Case for Socialist Feminism, New York: Monthly 
Review Press 1979, S. 362–373.

Commoner, Barry: The Closing Circle: Confronting the Environmental Crisis, New 
York: Knopf 1971.



Florian Sprenger

408

Cosgrove, Denis:  „Contested Global Visions: One-World, Whole-Earth, and the 
Apollo Space Photographs“, in: Annals of the Association of American Geographers 
84:2 (1994), S. 270–294.

Coulthard, Glen/Simpson, Leanne B.:  „Grounded Normativity/Place-Based Soli-
darity“, in: American Quarterly 68:2 (2016), S. 249–255.

Coulthard, Glen S.: Red Skin, White Masks: Rejecting the Colonial Politics of Recognition, 
Minneapolis: University of Minnesota Press 2014.

Crenshaw, Kimberle:  „Demarginalizing the Intersection of Race and Sex: A Black 
Feminist Critique of Antidiscrimination Doctrine, Feminist Theory and Anti-
racist Politics“, in: University of Chicago Legal Forum 1 (1989), S. 139–167.

Cruwys, Tegan/Steffens, Niklas K./Haslam, S. A./Haslam, Catherine/Jetten, 
Jolanda/Dingle, Genevieve A.:  „Social Identity Mapping: A Procedure for 
Visual Representation and Assessment of Subjective Multiple Group Members-
hips“, in: The British Journal of Social Psychology 55:4 (2016), S. 613–642.

Czollek, Max: Versöhnungstheater, München: Hanser 2023.
Daly, Mary: Gyn/Ecology: The Metaethics of Radical Feminism, Boston: Beacon Press 

1978.
Daston, Lorraine/Galison, Peter: Objektivität, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2007.
Daub, Adrian, Cancel Culture Transfer. Wie eine moralische Panik die Welt erfasst, Ber-

lin: Suhrkamp 2022.
Delgado, Richard/Stefancic, Jean: Critical Race Theory: An Introduction, New York: 

New York University Press 2001.
Dell, Matthias:  „Dürfen nur Schwarze übersetzen? ‚Das ist totaler Nonsens‘“, 

https://uebermedien.de/58643/duerfen-nur-schwarze-schwarze-uebersetzen-
das-ist-totaler-nonsens/ [letzter Zugriff 29.8.2024].

Derrida, Jacques: Die Stimme und das Phänomen. Einführung in das Problem des 
Zeichens in der Phänomenologie Husserls, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1979.

 —	  „Signatur Ereignis Kontext“, in: ders., Randgänge der Philosophie, Wien: Passagen 
1988, S. 291–314.

Deuber-Mankowsky, Astrid/Holzhey, Christoph F. E. (Hg.): Situiertes Wissen und 
regionale Epistemologie. Zur Aktualität Georges Canguilhems und Donna J. Haraways, 
Wien: Turia + Kant 2013.

Dewey, John: Studies in Logical Theory, Chicago: University of Chicago Press 1903.
Di Blasi, Luca: Der weiße Mann, Bielefeld: Transcript 2013.
Diamond, Irene/Orenstein, Gloria F. (Hg.): Reweaving the World: The Emergence of 

Ecofeminism, San Francisco: Sierra Club Books 1999.
Diedrichsen, Diedrich:  „Am Stammtisch der Sachlichkeit. Markiertes Sprechen in 

Deutschland“, in: Merkur 75:868 (2021), S. 5–18.
Dietzgen, Joseph: Das Wesen der menschlichen Kopfarbeit. Dargestellt von einem Hand­

arbeiter, Hamburg: Meißner 1869.
Doucet, Andrea:  „Feminist Epistemologies and Ethics: Ecological Thinking, Situated 

Knowledges, Epistemic Responsibilities“, in: Ron Iphofen/Martin Tolich (Hg.), 
The Sage Handbook of Qualitative Research Ethics, Los Angeles: SAGE Reference 
2018, S. 73–88.



Literatur

409

Dreyfus, Hubert: What Computers Can’t Do: A Critique of Artifical Reason, New York: 
Harper & Row 1972.

 —	  „From Micro-Worlds to Knowledge Representation: AI at an Impasse (1979)“, in: 
John Haugeland (Hg.), Mind Design, Cambridge: MIT Press 1981, S. 143–182.

 —	  „Misrepresenting Human Intelligence“, in: Thought 61:4 (1986), S. 430–441.
 —	 Being-in-the-World: A Commentary on Heidegger’s Being and Time, Cambridge: MIT 

Press 1995.
 —	  „Responses“, in: Mark A. Wrathall/Jeff Malpas (Hg.), Essays in Honor of Hubert L. 

Dreyfus, Cambridge: MIT Press 2000, S. 305–342.
 —	  „Why Heideggerian AI Failed and How Fixing it Would Require Making it More 

Heideggerian“, in: Philosophical Psychology 20:2 (2007), S. 247–268.
 —	 Skillful Coping: Essays on the Phenomenology of Everyday Perception and Action, 

Oxford: Oxford University Press 2016.
Dröscher, Daniela:  „Ich ist (k)eine Andere“, in: Merkur 78:904 (2024), S. 81–86.
Duran, Jane: Worlds of Knowing: Global Feminist Epistemologies, London: Routledge 

2001.
d’Eaubonne, Françoise: Feminism or Death. How the Women’s Movement Can Save the 

Planet, New York: Verso Books 2022 (1974).
Effert, Sarah-Lea/Vögele, Hannah:  „Check Your Privilege Check! Eine solidarische 

Kritik des Privilegiendiskurses“, in: Diskurs 7 (2022), S. 40–67.
Engels, Friedrich:  „Ludwig Feuerbach und der Ausgang der klassischen deutschen 

Philosophie“, in: Karl Marx/ders.: Werke, Band 21, Berlin: Dietz 1956, S. 283–291.
Engels, Friedrich/Marx, Karl: Die heilige Familie. Kritik der kritischen Kritik. Werke, 

Band 2, Berlin: Dietz 1956.
Engelstad, Ericka/Gerrard, Siri (Hg.): Challenging Situatedness: Gender, Culture and 

the Production of Knowledge, Delft: Eburon 2005.
Eribon, Didier: Rückkehr nach Reims, Berlin: Suhrkamp 2016.
Erickson, Paul/Klein, Judy L./Daston, Lorraine/Lemov, Rebecca/Sturm, Thomas/

Gordin, Michael D.: How Reason Almost Lost its Mind: The Strange Career of Cold 
War Rationality, Chicago: University of Chicago Press 2015.

Ernaux, Annie: Die Jahre, Berlin: Suhrkamp 2016.
Espahangizi, Kijan:  „Identitätspolitik & Diversity. Eine historische Spurensuche 

zu Fragen der Gegenwart“, Antrittsvorlesung, Universität Zürich, 23.10.2023.
Etzemüller, Thomas:  „Ins Wahre rücken“, in: Merkur 69:797 (2015), S. 31–47.
 —	 Der Auftritt. Performanz in der Wissenschaft, Bielefeld: Transcript 2019.
 —	  „‚It’s the performance, stupid‘. Performanz – Evidenz: Der Auftritt in der Wis-

senschaft“, in: ders. (Hg.), Der Auftritt. Performanz in der Wissenschaft, Bielefeld: 
Transcript 2019, S. 9–46.

Fear, Jeffrey R.: Organizing Control: August Thyssen and the Construction of German 
Corporate Management, Cambridge: Harvard University Press 2005.

Fisher, Linda/Embree, Lester (Hg.): Feminist Phenomenology, Dordrecht: Springer 
2000.

Flax, Jane: Disputed Subjects: Essays on Psychoanalysis, Politics and Philosophy, Lon-
don: Routledge 1993.



Florian Sprenger

410

Fleck, Ludwik: Entstehung und Entwicklung einer wissenschaftlichen Tatsache. Ein­
führung in die Lehre vom Denkstil und Denkkollektiv, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 
1935/1980.

Flores, Carlos: Management and Communication in the Office of the Future, Disser
tation, University of California Berkeley 1982.

Flusser, Vilém: Bodenlos. Eine philosophische Autobiographie, Frankfurt a. M.: Fischer 
1999.

Foley, Douglas E.:  „Critical Ethnography. The Reflexive Turn“, in: International 
Journal of Qualitative Studies in Education 15:4 (2002), S. 469–490.

Folkers, Andreas:  „Veridiktion und Denunziation. Foucaults Genealogie der Kri-
tik und die Politik der Wahrheit“, in: Oliver Marchart/Renate Martinsen (Hg.), 
Foucault und das Politische, Berlin: Springer 2019, S. 87–110.

Foucault, Michel: Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwissenschaften, 
Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1974.

 —	 Der Gebrauch der Lüste, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1986.
 —	  „Nietzsche, die Genealogie, die Historie“, in: ders., Von der Subversion des Wissens, 

Frankfurt a. M.: Fischer 1987, S. 69–90.
 —	 Diskurs und Wahrheit, Berlin: Merve 1996.
 —	 Was ist Kritik?, Berlin: Merve 1996.
 —	 In Verteidigung der Gesellschaft. Vorlesung am Collège de France 1975–1976, Frank-

furt a. M.: Suhrkamp 2001.
 —	  „Technologien des Selbst“, in: ders.: Schriften, Band 4, Frankfurt a. M.: Suhr-

kamp 2005, S. 966–999.
 —	  „Was ist Aufklärung?“, in: ders.: Schriften, Band 4, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 

2005, S. 687–707.
 —	 Hermeneutik des Subjekts. Vorlesung am Collège de France (1981/82), Frankfurt a. M.: 

Suhrkamp 2009.
 —	 Der Mut zur Wahrheit. Vorlesung am Collège de France 1983/84, Berlin: Suhrkamp 

2019.
 —	 Die Regierung der Lebenden. Vorlesung am Collège de France 1979–1980, Berlin: 

Suhrkamp 2020.
 —	 Der Diskurs der Philosophie, Berlin: Suhrkamp 2024.
Franke, Anselm:  „Earthrise und das Verschwinden des Außen“, in: Diedrich 

Diedrichsen/Anselm Franke (Hg.), The Whole Earth. Kalifornien und das Ver­
schwinden des Außen, Berlin: Sternberg Press 2013, S. 12–20.

Franklin, Sarah:  „Making Transparencies: Seeing Through the Science Wars“, in: 
Social Text 46–47: Spring–Summer (1996), S. 141–155.

Freedman, Janet L.: Reclaiming the Feminist Vision: Consciousness-Raising and Small 
Group Practice, Jefferson: McFarland & Company 2014.

Freire, Paulo: Pedagogy of the Oppressed, New York: Continuum 1970/2005.
Fricker, Miranda: Epistemic Injustice: Power and the Ethics of Knowing, Oxford: 

Oxford University Press 2009.
Friedrich, Alexander/Scholl, Stefan/Specht, Simon:  „Tools und Korpora für das 

20. Jahrhundert in Grundbegriffen. Digitale Begriffsgeschichte mit COSMAS 



Literatur

411

II, DiaCollo und SCoT“, in: Ernst Müller/Barbara Picht/Falko Schmieder (Hg.), 
Das 20. Jahrhundert in Grundbegriffen, Basel: Schwabe 2024.

Fukuyama, Francis:  „Against Identity Politics: The New Tribalism and the Crisis 
of Democracy“, in: Foreign Affairs 97:5 (2018). S. 90–114.

Gaard, Greta:  „Ecofeminism Revisited: Rejecting Essentialism and Re-Placing 
Species in a Material Feminist Environmentalism“, in: Feminist Formations 23:2 
(2011), S. 26–53.

Gallagher, Shaun:  „Philosophical Antecedents of Situated Cognition“, in: Philip 
Robbins/Murat Aydede (Hg.), The Cambridge Handbook of Situated Cognition, 
Cambridge: Cambridge University Press 2009, S. 35–52.

Gendlin, Eugene T.:  „Befindlichkeit. Heidegger and the Philosophy of Psychology“, 
in: Review of Existential Psychology and Psychiatry 16:1–3 (1978/1979), S. 43–71.

Gerhard, Ute: Frauenbewegung und Feminismus. Eine Geschichte seit 1789, München: 
C.H. Beck 2012.

Geulen, Christian:  „Plädoyer für eine Geschichte der Grundbegriffe des 20. Jahr-
hunderts“, in: Zeithistorische Forschungen 7:1 (2010), S. 79–97.

Gibson-Graham, J. K.:  „‚Stuffed if I know!’: Reflections on Post-Modern Feminist 
Social Research“, in: Gender, Place & Culture 1:2 (2007), S. 205–224.

Gießmann, Sebastian/Röhl, Tobias:  „Materialität der Kooperation zur Einleitung“, 
in: Sebastian Gießmann/Tobias Röhl/Ronja Trischler (Hg.), Materialität der 
Kooperation, Springer: Berlin 2019, S. 3–32.

Gilroy, Paul: The Black Atlantic: Modernity and Double Consciousness, London: Verso 
1993.

Goldblatt, Mark: I Feel, therefore I am: The Triumph of Woke Subjectivism, New York: 
Bombardier Books 2022.

Goldschmidt, Georges-Arthur: Heidegger und die deutsche Sprache, Freiburg: ça ira 
2023.

Gorman, Amanda: The Hill We Climb: An Inaugural Poem for the Country, New York: 
Viking 2021.

Gramlich, Noam/Haas, Annika:  „Mit und ohne Namen. Warum jedes Schreiben 
situiert ist“, in: Sandra Hofhues/Konstanze Schütze (Hg.), Doing Research, Biele-
feld: Transcript 2022, S. 304–311.

Grasswick, Heidi E.:  „Individuals-in-Communities: The Search for a Feminist 
Model of Epistemic Subjects“, in: Hypatia 19:3 (2004), S. 85–120.

 —	  „Feminist Epistemology“, in: Miranda Fricker/Peter J. Graham/David Hender-
son/Nikolaj Pedersen (Hg.), The Routledge Handbook of Social Epistemology, New 
York: Routledge 2020, S. 295–303.

Groebner, Valentin: Bin ich das? Eine kurze Geschichte der Selbstauskunft, Frank-
furt a. M.: Fischer 2021.

Gross, Paul R./Levitt, Norman: Higher Superstition: The Academic Left and its Quarrels 
with Science, Baltimore: Johns Hopkins University Press 1998.

Grosz, Elizabeth A.: Crossing Boundaries: Feminisms and the Critique of Knowledges, 
Sydney: Allen & Unwin 1988.

Guignon, Charles:  „Moods in Heidegger’s Being and Time“, in: Robert C. Solo-



Florian Sprenger

412

mon (Hg.), What Is an Emotion? Classic and Contemporary Reading, Oxford: Oxford 
University Press 2003, S. 181–190.

Haack, Susan:  „Knowledge and Propaganda: Reflections of an old Scientist“, in: 
Cassandra L. Pinnick/Noretta Koertge/Robert F. Almeder (Hg.), Scrutinizing 
Feminist Epistemology: An Examination of Gender in Science, New Brunswick: Rut-
gers University Press 2003, S. 7–19.

Haas, Annika/Gramlich, Noam:  „Situiertes Schreiben mit Haraway, Cixous und 
grauen Quellen“, in: Zeitschrift für Medienwissenschaft 20 (2019), S. 38–51.

Haeckel, Ernst: Generelle Morphologie der Organismen, Berlin: Reimer 1866.
Hahn, Alois:  „Identität und Selbstthematisierung“, in: ders./Volker Kapp (Hg.), 

Selbstthematisierung und Selbstzeugnis. Geständnis und Bekenntnis, Frankfurt a. M.: 
Suhrkamp 1987, S. 9–24.

 —	 Konstruktionen des Selbst, der Welt und der Geschichte, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 
2000.

Haker, Christoph: Immanente Kritik soziologischer Theorie. Auf dem Weg in ein plura­
listisches Paradigma, Bielefeld: Transcript 2020.

Hall, Stuart:  „Ethnicity: Identity and Difference“, in: Radical America 23:4 (1989), 
S. 9–20.

 —	  „Cultural Identity and Diaspora“, in: Jonathan Rutherford (Hg.), Identity: Com­
munity, Culture, Difference, London: Lawrence & Wishart 1990, S. 222–237.

 —	  „Wer braucht ‚Identität‘?“, in: ders., Ideologie, Identität, Repräsentation, Hamburg: 
Argument 2004, S. 167–187.

Hallam, J. C. T./Malcolm, C. A.:  „Behaviour. Perception, Action and Intelligence: The 
View from Situated Robotics“, in: Philosophical Transactions of the Royal Society of 
London. Series A: Physical and Engineering Sciences 349:1689 (1994), S. 29–42.

Hamacher, Werner:  „Amphora (Extracts)“, in: Assemblage 20: April (1993), S. 40–41.
Hancock, Ange-Marie: Solidarity Politics for Millennials: A Guide to Ending the Oppres­

sion Olympics, Basingstoke: Palgrave Macmillan 2013.
Hanisch, Carol:  „The Personal is Political“, in: Shulamith Firestone (Hg.), Notes 

from the Second Year, New York: Radical Feminism 1970, S. 76–78.
Haraway, Donna:  „In the Beginning Was the Word: The Genesis of Biological 

Theory“, in: Signs 6:3 (1981), S. 469–481.
 —	  „Situated Knowledges: The Science Question in Feminism and the Privilege of 

Partial Perspective“, in: Feminist Studies 14:3 (1988), S. 575–599.
 —	  „A Cyborg Manifesto: Science, Technology, and Socialist-Feminism in the Late 

Twentieth Century“, in: dies. (Hg.), Simians, Cyborgs, and Women: The Reinvention 
of Nature, New York: Routledge 1991, S. 149–183.

 —	  „The Promises of Monsters: A Regenerative Politics for Inappropriate/d Others“, 
in: Lawrence Grossberg/Cary Nelson/Paula Treichler (Hg.), Cultural Studies, 
London: Routledge 1992, S. 295–337.

 —	 Modest_Witness. @Second_Millennium.FemaleMan_Meets_OncoMouse, New York: 
Routledge 1997.

 —	 How like a Leaf: An Interview with Thyrza Nichols Goodeve, New York: Routledge 
2000.



Literatur

413

 —	 Staying with the Trouble: Making Kin in the Chthulucene, Durham: Duke University 
Press 2016.

Haraway, Donna/Harvey, David:  „Nature, Politics, and Possibilities: A Debate 
and Discussion“, in: Environment and Planning D: Society and Space 13:5 (1995), 
S. 507–527.

Haraway, Donna/Weigel, Moira:  „A Giant Bumptious Litter: Donna Haraway 
on Truth, Technology, and Resisting Extinction“, in: Logic Magazine 9 (2019), 
https://logicmag.io/nature/a-giant-bumptious-litter/ [letzter Zugriff: 29.8.2024]

Harding, Sandra: Whose Science? Whose Knowledge? Thinking from Women’s Lives, 
Ithaca: Cornell University Press 1991.

 —	  „Rethinking Standpoint Epistemology: What is ‚Strong Objectivity‘?“, in: The 
Centennial Review 36:3 (1992), S. 437–470.

 —	 Feminism and Methodology: Social Science Issues, Bloomington: Indiana University 
Press 1996.

 —	  „Comment on Hekman’s ‚Truth and Method: Feminist Standpoint Theory Re
visited‘. Whose Standpoint Needs the Regimes of Truth and Reality?“, in: Signs 
22:2 (1997), S. 382–391.

 —	  „Introduction: Standpoint Theory as a Site of Political, Philosophic, and Scien
tific Debate“, in: dies. (Hg.), The Feminist Standpoint Theory Reader, London: Rout-
ledge 2004, S. 1–16.

 —	 The Feminist Standpoint Theory Reader, London: Routledge 2004.
Hardt, Michael: The Subversive 70s, New York: Oxford University Press 2023.
Hark, Sabine/Villa, Paula-Irene: Unterscheiden und herrschen. Ein Essay zu den ambi­

valenten Verflechtungen von Rassismus, Sexismus und Feminismus in der Gegenwart, 
Bielefeld: Transcript 2017.

Harrasser, Karin:  „Treue zum Problem. Situiertes Wissen als Kosmopolitik“, in: 
Astrid Deuber-Mankowsky/Christoph F. E. Holzhey (Hg.), Situiertes Wissen und 
regionale Epistemologie. Zur Aktualität Georges Canguilhems und Donna J. Haraways, 
Wien: Turia + Kant 2013, S. 241–259.

Hart, Roger:  „The Flight from Reason: Higher Superstition and the Refutation of 
Science Studies“, in: Andrew Ross (Hg.), Science Wars, Durham: Duke Univer-
sity Press 1996, S. 259–302.

Hartman, Saidiya:  „Venus in Two Acts“, in: Small Axe 26:2 (2008), S. 1–14.
Hartmann, Nicolai: Der Aufbau der realen Welt, Berlin: De Gruyter 1940.
Hartsock, Nancy:  „The Feminist Standpoint: Developing the Ground for a Speci-

fically Feminist Historical Materialism“, in: Sandra Harding/Merrill B. Hin-
tikka (Hg.), Discovering Reality: Feminist Perspectives on Epistemology, Metaphysics, 
Methodology and Philosophy of Science, Dordrecht: Reidel 1983, S. 283–310.

Hartsock, Nancy C. M.: Money, Sex, and Power: Toward a Feminist Historical Materia­
lism, Boston: Northeastern University Press 1983.

Haslam, S. A./Eggins, Rachael A./Reynolds, Katherine J.:  „The ASPIRe Model: 
Actualizing Social and Personal Identity Resources to Enhance Organizational 
Outcomes“, in: Journal of Occupational and Organizational Psychology 76:1 (2003), 
S. 83–113.



Florian Sprenger

414

Hasslacher, Franz A.: Contributions to the History of the Hasslacher Family of Coblenz, 
Coblenz: Selbstverlag 1958.

Hayes, Patrick J./Ford, Kenneth M./Agnew, Neil:  „On Babies and Bathwater: A Cau-
tionary Tale“, in: AI Magazine 15:4 (1994), S. 15–26.

Hayes, Peter: Industry and Ideology: IG Farben in the Nazi Era, Cambridge: Cambridge 
University Press 2001.

Hechler, Daniel:  „Wahrsprechen“, in: Clemens Kammler/Rolf Parr/Ulrich J. 
Schneider (Hg.), Foucault-Handbuch. Leben, Werk, Wirkung, Stuttgart: Metzler 
2008, S. 301–303.

Hegel, Georg W. F.: Phänomenologie des Geistes, Hamburg: Meiner 1986.
Heidegger, Martin: Gelassenheit [1955], Pfullingen: Neske 1959.
 —	 Being and Time, übers. v. John Macquarrie und Edward Robinson, Oxford: 

Blackwell 1962.
 —	 Sein und Zeit, Tübingen: Niemeyer 1979.
 —	  „Hönigswald aus der Schule des Neukantianismus“, in: Reden und andere Zeug­

nisse eines Lebensweges. Gesamtausgabe 16, Frankfurt a. M.: Klostermann 2000, 
S. 132–133.

 —	 Sein und Wahrheit. Gesamtausgabe 36/37, Frankfurt a. M.: Klostermann 2001.
 —	 Being and Time, übers. v. Joan Stambaugh, New York: State University of New 

York Press 2010.
 —	 Schwarze Hefte 1938/39. Gesamtausgabe 97, Frankfurt a. M.: Klostermann 2014.
Hekman, Susan:  „Truth and Method. Feminist Standpoint Theory Revisited“, in: 

Signs: Journal of Women in Culture and Society 22:2 (1997), S. 341–365.
Herder, Johann G.: Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit. Dritter Teil, 

Riga und Leipzig: Johann Friedrich Hartknoch 1787.
Herman, Ellen: The Romance of American Psychology: Political Culture in the Age of 

Experts, Berkeley: University of California Press 1995.
Hetzel, Andreas:  „Situationen. Philosophische und künstlerische Annäherungen“, 

in: Nadja Borer/Constanze Schellow/Nina Schimmel/Bettina Wodianka (Hg.), 
Heterotopien. Perspektiven der intermedialen Ästhetik, Bielefeld: Transcript 2013, 
S. 487–500.

Hilger, Janna M.:  „Awareness und Safe(r) Spaces. Eine politische Verteidigung“, in: 
Leviathan 51:4 (2023), S. 635–653.

Hiltzik, Michael A.: Dealers of Lightning: Xerox PARC and the Dawn of the Computer 
Age, New York: Harper 1999.

Hinton, Peta:  „‚Situated Knowledges’ and New Materialism(s): Rethinking a Poli-
tics of Location“, in: Women: A Cultural Review 25:1 (2014), S. 99–113.

Holert, Tom:  „Verkomplizierung der Möglichkeiten. Gegenwartskunst, Epistemo-
logie, Wissenspolitik“, in: Annika Haas/Maximilian Haas/Hanna Magauer/
Dennis Pohl (Hg.), How to Relate. Wissen, Künste, Praktiken, Bielefeld: Transcript 
2021, S. 44–47.

Holmes, Andrew G. D.:  „Researcher Positionality: A Consideration of Its Influence 
and Place in Qualitative Research – A New Researcher Guide“, in: Shanlax Inter­
national Journal of Education 8:4 (2020), S. 1–10.



Literatur

415

hooks, bell: Yearning: Race, Gender, and Cultural Politics, Boston: South End Press 
1990.

Hoppe, Katharina:  „Wahrsprechen und Bezeugen. Politik der Wahrheit nach 
Michel Foucault und Donna Haraway“, in: Oliver Marchart/Renate Martinsen 
(Hg.), Foucault und das Politische, Berlin: Springer 2019, S. 161–184.

 —	 Die Kraft der Revision. Epistemologie, Politik und Ethik bei Donna Haraway, Frank-
furt: Campus 2021.

Hughes, Christina/Lury, Celia:  „Re-Turning Feminist Methodologies: From a 
Social to an Ecological Epistemology“, in: Gender and Education 25:6 (2013), 
S. 786–799.

Hundleby, Catherine:  „Where Standpoint Stands Now“, in: Journal of Women Politics 
& Policy 18:3 (1998), S. 25–43.

Husserl, Edmund: Die Lebenswelt. Auslegungen der vorgegebenen Welt und ihrer Kon­
stitution. Texte aus dem Nachlass (1916–1937), New York: Springer 2008.

Ihde, Don: Technics and Praxis, London: Reidel 1979.
Illouz, Eva: Cold Intimacies: The Making of Emotional Capitalism, Cambridge: Polity 

Press 2007.
Inda, Jonathan:  „Foreign Bodies: Migrants, Parasites, and the Pathological Nation“, 

in: Discourse 22:3 (2000), S. 46–62.
Jacobson, Danielle/Mustafa, Nida:  „Social Identity Map: A Reflexivity Tool for 

Practicing Explicit Positionality in Critical Qualitative Research“, in: Inter­
national Journal of Qualitative Methods 18 (2019), 1–12.

Jaggar, Alison M.: Feminist Politics and Human Nature, Totowa: Rowman & Allan-
held 1983.

Jameson, Fredric:  „History and Class Consciousness as an ‚Unfinished Project‘“, in: 
Rethinking Marxism 1:1 (1988), S. 49–72.

Jamieson, Michelle K./Govaart, Gisela H./Pownall, Madeleine:  „Reflexivity in 
Quantitative Research: A Rationale and Beginner’s Guide“, in: Social and Perso­
nality Psychology Compass 13:3 (2023), S. 1–15.

Janack, Marianne:  „Standpoint Epistemology Without the ‚Standpoint‘? An Exa-
mination of Epistemic Privilege and Epistemic Authority“, in: Hypatia 12:2 (1997), 
S. 125–139.

Johnson, Barbara:  „Translator’s Introduction“, in: Jacques Derrida, Dissemina­
tion, übers. v. Barbara Johnson, Chicago: University of Chicago Press 1981,  
S. VII–XXXIII.

Kalthoff, Herbert/Link, Hannah:  „Zukunftslaboratorien. Technisches Wissen 
und die Maschinenwesen der Robotik“, in: Dilek Dizdar/Stefan Hirschauer/
Johannes Paulmann/Gabriele Schabacher (Hg.), Humandifferenzierung. Diszi­
plinäre Perspektiven und empirische Sondierungen, Weilerswist: Velbrück 2021,  
S. 314–341.

Kanderske, Max/Thielmann, Tristan:  „Simultaneous Localization and Mapping 
and the Situativeness of a New Generation of Geomedia Technologies“, in: Com­
munication and the Public 4:2 (2019), S. 118–132.

Kant, Immanuel: Kritik der reinen Vernunft, Hamburg: Meiner 1781/1998.



Florian Sprenger

416

 —	  „Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung?“, in: Berlinische Monatsschrift 12 
(1784), S. 481–494.

Kastner, Jens:  „Vertreibung. Über vererbte Traumata und listenreiche Nostalgie“, 
in: Merkur 78:901 (2024), S. 92–99.

Katz, Judy H.: White Awareness: Handbook for Anti-Racism Training, Norman: Uni-
versity of Oklahoma Press 2003.

Keefe, Terry:  „Beauvoir’s Early Treatment of the Concept of ‚Situation‘“, in: Simone 
de Beauvoir Studies 13:3 (1996), S. 151–164.

Kember, Sarah: Cyberfeminism and Artificial Life, London: Routledge 2003.
Kirby, Sandra L./Greaves, Lorraine/Reid, Colleen: Experience, Research, Social 

Change. Critical Methods, North York, Ontario: University of Toronto Press  
2017.

Konnertz, Ursula:  „Simone de Beauvoir. Das andere Geschlecht“, in: Martina Löw/
Bettina Mathes (Hg.), Schlüsselwerke der Geschlechterforschung, Wiesbaden: VS 
2005, S. 26–58.

Kornbluh, Anna:  „In Defense of Feminist Abstraction“, in: Diacritics 49:1 (2021), 
S. 53–59.

 —	 Immediacy, or The Style of Too-Late Capitalism, London: Verso 2024.
Koschorke, Albrecht:  „Identität, Vulnerabilität und Ressentiment. Positions-

kämpfe in den Mittelschichten“, in: Leviathan 50:3 (2022), S. 469–486.
Kravetz, Diane:  „Consciousness-Raising Groups in the 1970’s“, in: Psychology of 

Women Quarterly 3:2 (1978), S. 168–186.
Krohn, Carsten/Stavagna, Michele: Hans und Wassili Luckhardt. Bauten und Projekte, 

Basel: Birkhäuser 2024.
Kronberger, Alisa:  „Bound in a Spiral Dance. Der Tanz von Cyborg und Göttin als 

Diffraktion“, in: Open Gender Journal 3 (2019), S. 1–18.
Kruks, Sonia: Situation and Human Existence: Freedom, Subjectivity, and Society, Lon-

don: Routledge 1990.
 —	  „Existentialism and Phenomenology“, in: Alison M. Jaggar/Iris M. Young (Hg.), 

A Companion to Feminist Philosophy, Malden: Blackwell 1998, S. 66–74.
 —	 Retrieving Experience: Subjectivity and Recognition in Feminist Politics, Ithaca: 

Cornell University Press 2001.
Laclau, Ernesto/Mouffe, Chantal: Hegemonie und radikale Demokratie. Zur Dekon­

struktion des Marxismus, Wien: Passagen 1991.
Lacy, Marvette:  „Just Tell Me What I Need To Know: Problems, Purpose, and 

Research Questions“, https://www.linkedin.com/pulse/just-tell-me-what-i-need- 
know-problem-purpose-marvette-lacy-phd [letzter Zugriff: 29.8.2024].

Lakoff, George/Johnson, Mark: Philosophy in the Flesh: The Embodied Mind and Its 
Challenge to Western Thought, New York: Basic Books 1999.

Lang, James C.:  „Epistemologies of Situated Knowledges: ‚Troubling‘ Knowledge in 
Philosophy of Education“, in: Educational Theory 61:1 (2011), S. 75–96.

Latour, Bruno:  „The Politics of Explanation“, in: Steve Woolgar (Hg.), Knowledge 
and Reflexivity: New Frontiers in the Sociology of Knowledge, London: Sage 1991, 
S. 155–176.



Literatur

417

Lave, Jean: Cognition in Practice: Mind, Mathematics and Culture in Everyday Life, 
Cambridge: Cambridge University Press 1988.

Lave, Jean/Wenger, Etienne: Situated Learning: Legitimate Peripheral Participation, 
Cambridge: Cambridge University Press 1996.

Lennon, Kathlene/Whitford, Margaret:  „Introduction“, in: Kathleen Lennon/Mar-
garet Whitford (Hg.), Knowing the Difference: Feminist Perspectives in Epistemology, 
London: Routledge 1994, S. 1–16.

Levin, Margarita:  „Caring New World: Feminism and Science“, in: The American 
Scholar 57:1 (1988), S. 100–106.

Lévinas, Emmanuel:  „Heidegger, Gagarin und wir (1961)“, in: ders., Schwierige Frei­
heit. Versuch über das Judentum, Frankfurt a. M.: Jüdischer Verlag 1992, S. 173–176.

Liboiron, Max: Pollution is Colonialism, Durham: Duke University Press 2021.
Library and Information Studies Students’ Association:  „LISSA Land Acknowled-

gement, Template for Personalization, Definitions, and Speaker Protocol 2019“, 
https://doi.org/10.7939/r3-ypab-8s28 [letzter Zugriff: 29.8.2024].

Lilla, Mark:  „Das Scheitern der Identitätspolitik“, in: Blätter für deutsche und inter­
nationale Politik 1 (2017), S. 48–52.

Lilla, Mark/Whelan, Ella:  „Mehr Bürgersinn, weniger Gruppendenken. Interview 
mit Mark Lilla“, in: Johannes Richardt (Hg.), Die sortierte Gesellschaft. Zur Kritik 
der Identitätspolitik, Frankfurt: Novo 2018, S. 35–42.

Longino, Helen: Science as Social Knowledge, Princeton: Princeton University Press 
1990.

 —	  „Subjects, Power and Knowledge: Description and Prescription in Feminist Phi-
losophies of Science“, in: Linda Alcoff/Elizabeth Potter (Hg.), Feminist Epistemo­
logies, New York: Routledge 1993, S. 101–120.

Lorde, Audre:  „The Master’s Tools Will Never Dismantle the Master’s House“, in: 
dies.: Sister Outsider, Berkeley: Crossing Press 1984, S. 110–114.

Lorenzini, Daniele: The Force of Truth: Critique, Genealogy, and Truth-Telling in Michel 
Foucault, Chicago: University of Chicago Press 2023.

Lotter, Maria-Sibylla:  „Ich bin schuldig, weil ich bin (weiß, männlich und bürger-
lich). Politik als Läuterungsdiskurs“, in: Stephan Schleissing (Hg.), Moral und 
Schuld. Exkulpationsnarrative in Ethikdebatten, Freiburg: Alber 2019, S. 67–85.

Lüdke, Steffen:  „Ich wurde abgelehnt, weil ich die falsche Hautfarbe und das fal-
sche Geschlecht habe“, in: Der Spiegel, 13.3.2021, https://www.spiegel.de/kultur/
literatur/katalanischer-gorman-uebersetzer-ich-wurde-abgelehnt-weil-ich-
die-falsche-hautfarbe-und-das-falsche-geschlecht-habe-a-c2a626ab-f416-410f-
a6aa-748def22a506 [letzter Zugriff 29.8.2024].

Lacy, Marvette:  „Just Tell Me What I Need To Know: Problems, Purpose, and 
Research Questions“, https://www.linkedin.com/pulse/just-tell-me-what-i-
need-know-problem-purpose-marvette-lacy-phd [letzter Zugriff: 29.8.2024].

Lukács, Georg: Geschichte und Klassenbewusstsein. Studien über Marxistische Dialektik 
[1923], Darmstadt: Luchterhand 1988.

Lury, Celia/Wakeford, Nina:  „Introduction: A Perpetual Inventory“, in: dies. (Hg.), 
Inventive Methods: The Happening of the Social, London: Routledge 2012, S. 1–24.



Florian Sprenger

418

 —	 (Hg.), Inventive Methods: The Happening of the Social, London: Routledge 2012.
Lux, Jürgen:  „Heimatkreis Rummelsburg in Pommern – Kamnitz“, https://www.

rummelsburg.de/gemeinden/kamnitz/index.htm [letzter Zugriff 29.8.2024].
MacKinnon, Catharine A.: Toward a Feminist Theory of the State, Cambridge: Har-

vard University Press 1989.
Malik, Kenan:  „Lost in translation: the dead end of dividing the world on identity 

lines“, in: The Guardian, 7.3.2021, https://www.theguardian.com/commentisfree/ 
2021/mar/07/amanda-gorman-in-segregating-identity-our-human-experience-
gets-lost-in-translation [letzter Zugriff 20.8.2024].

Mannheim, Karl:  „Das Problem einer Soziologie des Wissens“, in: ders.: Wissens­
soziologie, Berlin: Luchterhand 1964, S. 308–388.

Manow, Philip:  „Politischer Populismus als Ausdruck von Identitätspolitik? Über 
einen ökonomischen Ursachenkomplex“, in: Aus Politik und Zeitgeschichte 69/9–11 
(2019), S. 33–40.

Marche, Stephen:  „Canada’s Impossible Acknowledgement“, in: The New Yorker 
7.9.2017, https://www.newyorker.com/culture/culture-desk/canadas-impossible- 
acknowledgment [letzter Zugriff: 29.8.2024].

Martin, Emily:  „Meeting Polemics with Irenics in the Science Wars“, in: Andrew 
Ross (Hg.), Science Wars, Durham: Duke University Press 1996, S. 61–79.

Martin, Julie P./Desing, Renee/Borrego, Maura:  „Positionality Statements are just 
the Tip of the Iceberg: Moving Towards a Reflexive Process“, in: Journal of Women 
and Minorities in Science and Engineering 28:4 (2022), S. V–VII.

Marx, Christian:  „Wirtschaftselite und NS-Staat“, in: Marcel Boldorf/Jonas Scher-
ner (Hg.), Handbuch Wirtschaft im Nationalsozialismus, Berlin: De Gruyter 2023, 
S. 93–116.

Marx, Karl: Das Kapital. Werke, Band 25, Berlin: Dietz 1956.
Marx, Karl/Engels, Friedrich: Die deutsche Ideologie. Werke, Band 3, Berlin: Dietz 1956.
Maser, Nadine/Neckel, Sighard:  „Awareness. Paradoxien eines Emotionspro-

gramms“, in: Leviathan 51:2 (2023), S. 300–324.
Massoud, Mark F.:  „The Price of Positionality: Assessing the Benefits and Burdens 

of Self-Identification in Research Methods“, in: Journal of Law and Society 49: 
Supplement 1 (2022), S. S64–S86.

McDowell, Linda:  „Doing Gender: Feminism, Feminists and Research Methods 
in Human Geography“, in: Transactions of the Institute of British Geographers 17:4 
(1992), S. 339–416.

McHugh, Peter: Defining the Situation: The Organization of Meaning in Social Inter­
action, Indianapolis: Bobbs-Merrill 1968.

McIntosh, Peggy:  „White Privilege and Male Privilege“, in: Michael S. Kimmel/
Abby L. Ferber (Hg.), Privilege. A Reader, Boulder: Routledge 2017, S. 28–40.

McKenna, Mark:  „Tokenism or Belated Recognition? Welcome to Country and 
the Emergence of Indigenous Protocol in Australia, 1991–2014“, in: Journal of 
Australian Studies 38:4 (2014), S. 476–489.

Merchant, Carolyn: The Death of Nature: Women, Ecology, and the Scientific Revolution, 
San Francisco: Harper & Row 1980.



Literatur

419

 —	 Radical Ecology: The Search for a Liveable World. Second Edition, London: Rout-
ledge 2005.

Merton, Robert K.:  „Insiders and Outsiders: A Chapter in the Sociology of Know-
ledge“, in: American Journal of Sociology 78:1 (1972), S. 9–47.

Meyer, Petra M.: Situationen. Theorien der Situation und künstlerische Praxis, Pader-
born: Fink 2020.

Mies, Maria:  „Towards a Methodology for Feminist Research“, in: Gloria Bowles/ 
Renate D. Klein (Hg.), Theories of Women’s Studies, London: Routledge 1983, 
S. 117–139.

 —	  „Methodische Postulate zur Frauenforschung. Dargestellt am Beispiel der 
Gewalt gegen Frauen“, in: Beiträge zur feministischen Theorie und Praxis 1 (1978), 
S. 41–63.

 —	  „Feministische Forschung. Wissenschaft – Gewalt – Ethik“, in: Vandana Shiva/
dies., Ökofeminismus. Beiträge zur Theorie und Praxis, Zürich: Rotpunkt 1995,

Mies, Maria/Shiva, Vandana: Ecofeminism, London: Zed Books 1993.
Mills, C. W.:  „Situated Actions and Vocabularies of Motive“, in: American Socio­

logical Review 5:6 (1940), S. 904–913.
Milner, H. R.:  „Race, Culture, and Researcher Positionality: Working Through 

Dangers Seen, Unseen, and Unforeseen“, in: Educational Researcher 36:7 (2007), 
S. 388–400.

Mitman, Greg: The State of Nature: Ecology, Community, and American Social Thought, 
1900–1950, Chicago: University of Chicago Press 1992.

Morgan, Kathryn P.:  „Describing the Emperor’s New Clothes: Three Myths of 
Educational (ln-)Equity“, in: Ann Diller/Barbara Houston/Kathryn P. Morgan/
Maryann Ayim (Hg.), The Gender Question in Education: Theory, Pedagogy and 
Politics, Boulder: Westview 1996, S. 105–123.

Morin, Edgar: Die Methode. Die Natur der Natur, Wien: Turia + Kant [1977] 2010.
Naples, Nancy A.: Feminism and Method: Ethnography, Discourse Analysis, and Activist 

Research, New York: Routledge 2003.
Nast, Heidi J.:  „Women in the Field: Critical Feminist Methodologies and Theo

retical Perspectives“, in: The Professional Geographer 46:1 (1994), S. 54–66.
Neiman, Susan: Left is not Woke, Cambridge: Polity Press 2023.
Nelson, Lynn H.: Who Knows: From Quine to a Feminist Empiricism, Philadelphia: 

Temple University Press 1990.
Newen, Albert/Bruin, Leon de/Gallagher, Shaun (Hg.): The Oxford Handbook of 4E 

Cognition, Oxford: Oxford University Press 2020.
Newfield, Christopher John:  „The Humanities Crisis Is a Funding Crisis“, https://

president.mla.hcommons.org/2022/08/10/the-humanities-crisis-is-a-funding-
crisis/ [letzter Zugriff 29.8.2024].

Neyrat, Frédéric:  „Elements for an Ecology of Separation: Beyond Ecological Con
structivism“, in: Erich Hörl/James Burton (Hg.), General Ecology: The New Eco­
logical Paradigm, London: Bloomsbury 2017, S. 101–125.

 —	 The Unconstructable Earth: An Ecology of Separation, New York: Fordham Univer-
sity Press 2018.



Florian Sprenger

420

Norman, Brian:  „The Consciousness-Raising Document: Feminist Anthologies, 
and Black Women in “Sisterhood Is Powerful”“, in: Frontiers 27:3 (2006), S. 38–64.

 —	  „‚We’ in Redux. The Combahee River Collective’s Black Feminist Statement“, in: 
Differences 18:2 (2007), S. 103–132.

Nyckel, Thomas: Der agentielle Realismus Karen Barads. Eine medienwissenschaftliche 
Relektüre und ihre Anwendung auf das Digitale, Bielefeld: Transcript 2022.

Oberlander, George E.:  „The Transcendental Self in Husserl’s Phenomenology: 
Some Suggested Revisions“, in: Research in Phenomenology 3 (1973), S. 45–62.

Papert, Seymour:  „The Artificial Intelligence of Hubert L. Dreyfus. A Budget of 
Fallacies“, MIT Artificial Intelligence Memo Nr. 154 1968, https://wellcome 
collection.org/works/w4ktp96z [letzter Zugriff: 29.8.2024].

Pels, Dick:  „Strange Standpoints: Or, How to Define the Situation for Situated 
Knowledge“, in: Telos 20 (1996), S. 65–91.

 —	  „Reflexivity. One Step Up“, in: Theory, Culture & Society 17:3 (2000), S. 1–25.
Perincioli, Cristina: Berlin wird feministisch. Das Beste, was von der 68er Bewegung 

blieb, Berlin: Querverlag 2015.
Pethes, Nicolas:  „Milieu. Die Exploration selbstgenerierter Umwelten in Wissen-

schaft und Ästhetik des 19. Jahrhunderts“, in: Archiv für Begriffsgeschichte 59 
(2017), S. 139–156.

Pfaller, Robert:  „Sprecht wie Mimosen! Handelt wie Bestien!“, in: Johannes 
Richardt (Hg.), Die sortierte Gesellschaft. Zur Kritik der Identitätspolitik, Frankfurt: 
Novo 2018, S. 123–137.

Pfeifer, Rolf:  „Embodied Artificial Intelligence: 10 Years Back, 10 Years Forward“, 
in: Reinhard Wilhelm (Hg.), Informatics: 10 Years Back, 10 Years Ahead, Berlin: 
Springer 2001, S. 294–310.

Pfeifer, Rolf/Scheier, Christian: Understanding Intelligence, Cambridge: MIT Press 
1999.

Pickering, Andrew: The Cybernetic Brain: Sketches of Another Future, Chicago: Uni-
versity of Chicago Press 2010.

Pillow, Wanda:  „Confession, Catharsis, or Cure? Rethinking the Uses of Reflexivity 
as Methodological Power in Qualitative Research“, in: International Journal of 
Qualitative Studies in Education 16:2 (2003), S. 175–196.

Pinnick, Cassandra L.:  „Feminist Epistemologies: Implications for the Philoso-
phy of Science“, in: Cassandra L. Pinnick/Noretta Koertge/Robert F. Almeder 
(Hg.), Scrutinizing Feminist Epistemology: An Examination of Gender in Science, New 
Brunswick: Rutgers University Press 2003, S. 20–30.

Plant, Judith (Hg.): Healing the Wounds: The Promise of Ecofeminism, Philadelphia: 
New Society Publishers 1989.

Plessner, Helmuth: Die Stufen des Organischen und der Mensch. Einleitung in die philo­
sophische Anthropologie, Berlin: De Gruyter 1928.

Pluckrose, Helen/Lindsay, James A.: Cynical Theories: How Activist Scholarship made 
Everything about Race, Gender, and Identity – and Why this Harms Everybody, Dur-
ham: Pitchstone Publishing 2020.



Literatur

421

Plumwood, Val:  „The Environment“, in: Alison M. Jaggar/Iris M. Young (Hg.), 
A Companion to Feminist Philosophy, Malden: Blackwell 1998, S. 213–222.

 —	 Environmental Culture: The Ecological Crisis of Reason, London: Routledge 2002.
Pöggeler, Otto:  „‚Historicity‘ in Heidegger’s Late Work“, in: Southwestern Journal of 

Philosophy 4:3 (1973), S. 53–73.
Preciado, Paul B.: Testo Junkie, Berlin: b_books 2016.
Prins, Baukje: The Standpoint in Question: Situated Knowledges and the Dutch Mino­

rities Discourse, Dissertation, Universiteit van Utrecht 1997.
Prufer, Thomas:  „The Philosophical Act“, in: International Philosophical Quarterly 

2:4 (1962), S. 591–594.
Purtschert, Patricia:  „Diversity Management. Mehr Gewinn durch weniger Diskri-

minierung? Von der Differenz im Umgang mit Differenzen“, in: Femina Politica. 
Zeitschrift für feministische Politik-Wissenschaft 16:1 (2007), S. 88–96.

 —	  „Es gibt kein Jenseits der Identitätspolitik. Lernen vom Combahee River Collec-
tive“, in: Widerspruch 36:69 (2017), S. 15–22.

Purtschert, Patricia/Meyer, Katrin:  „Die Macht der Kategorien. Kritische Über
legungen zur Intersektionalität“, in: Feministische Studien 28:1 (2010), S. 130–142.

Querfurt, Anna:  „Wissenschaft auf der Bühne. Eine ethnographische Beobachtung 
von der Grenze aus“, in: Thomas Etzemüller (Hg.), Der Auftritt. Performanz in der 
Wissenschaft, Bielefeld: Transcript 2019, S. 177–202.

Ramadani, Zana/Köpf, Peter: WOKE – Wie eine moralisierende Minderheit unsere 
Demokratie bedroht, Köln: Quadriga 2023.

Ramaswamy, Vivek: Woke, Inc. Inside the Social Justice Scam, New York: Hachette 
2022.

Rauwald, Marianne (Hg.): Vererbte Wunden. Transgenerationale Weitergabe trauma­
tischer Erfahrungen, Weinheim: Beltz 2013.

Reckendrees, Alfred:  „Die Vereinigte Stahlwerke A.G. 1926–1933 und ‚das glän-
zende Beispiel Amerika‘“, in: Zeitschrift für Unternehmensgeschichte 41:2 (1996), 
S. 159–186.

 —	  „From Cartel Regulation to Monopolistic Control? The Founding of the Ger-
man ‚Steel Trust‘ in 1926 and its Effect on Market Regulation“, in: Business His­
tory 45:3 (2010), S. 22–51.

Reckwitz, Andreas: Die Gesellschaft der Singularitäten. Zum Strukturwandel der 
Moderne, Berlin: Suhrkamp 2020.

Redstockings:  „Redstockings Manifesto“, in: Leslie B. Tanner (Hg.), Voices from 
Women’s Liberation, New York: Signet 1971, S. 109–112.

Reed-Danahay, Deborah E.: Auto/Ethnography: Rewriting the Self and the Social, 
Oxford: Berg 1997.

Reid, Colleen/Greaves, Lorraine/Kirby, Sandra: Experience, Research, Social Change. 
Critical Methods, Toronto: University of Toronto Press 2017.

Reinhard, Rebekka/Vašek, Thomas:  „Identität ist Bullshit“, in: Die Zeit vom 29. Juli 
2019.

Rich, Adrienne:  „Notes Toward a Politics of Location“, in: dies., Blood, Bread, and 
Poetry: Selected Prose 1979–1985, New York: W. W. Norton & Co. 1986, S. 210–231.



Florian Sprenger

422

Richardt, Johannes:  „Streitkultur statt Schubladendenken!“, in: Johannes Richardt 
(Hg.), Die sortierte Gesellschaft. Zur Kritik der Identitätspolitik, Frankfurt: Novo 
2018, S. 6–10.

Ricken, Norbert:  „Zur Logik der Subjektivierung. Überlegungen an den Rändern 
eines Konzepts“, in: Andreas Gelhard/Thomas Alkemeyer/ders. (Hg.), Techniken 
der Subjektivierung, München: Fink 2013, S. 29–48.

Rieger, Stefan: Kybernetische Anthropologie. Eine Geschichte der Virtualität, Frank-
furt a. M.: Suhrkamp 2003.

Rieger-Ladich, Markus: Das Privileg. Kampfvokabel und Erkenntnisinstrument, Dit-
zingen: Philipp Reclam 2022.

 —	  „Privilegien“, in: Merkur 77:889 (2023), S. 71–81.
Robertson, Jennifer:  „Reflexivity Redux: A Pithy Polemic on ‚Positionality‘“, in: 

Anthropological Quarterly 75:4 (2002), S. 785–792.
Röggla, Katharina:  „V*rg*w*lt*g*r, wir kriegen euch (nicht). Plädoyer für mehr 

Risiko, Diskussionskultur und Fehlerfreundlichkeit im feministischen Alltag“, 
in: Koschka Linkerhand (Hg.), Feministisch streiten. Texte zu Vernunft und Leiden­
schaft unter Frauen, Berlin: Querverlag 2018, S. 277–284.

Romano, Aja:  „A History of Wokeness“, in: Vox, 9. Oktober 2020, https://www.vox.
com/culture/21437879/stay-woke-wokeness-history-origin-evolution-contro 
versy [letzter Zugriff: 29.8.2024].

Rose, Gillian:  „Situating Knowledges: Positionality, Reflexivities and Other Tactics“, 
in: Progress in Human Geography 21:3 (1997), S. 305–320.

Rose, Hilary:  „Hand, Brain, and Heart: A Feminist Epistemology for the Natural 
Sciences“, in: Signs 9:1 (1983), S. 73–90.

Rosenschein, Stanley J.:  „Formal Theories of Knowledge in AI and Robotics“, in: 
New Generation Computing 3 (1985), S. 345–357.

Rosenthal, Naomie B.:  „Consciousness Raising: From Revolution to Re-Evaluation“, 
in: Psychology of Women Quarterly 8:4 (1984), S. 309–326.

Ruck, Nora:  „Liberating Minds: Consciousness-Raising as a Bridge between 
Feminism and Psychology in 1970s Canada“, in: History of Psychology 18:3 (2015), 
S. 297–311.

Ruck, Nora/Luckgei, Vera/Wanner, Lisa:  „Zwischen Aktivismus und Akademisie-
rung. Zur Bedingung der Möglichkeit feministischer Psychologie und Psycho-
therapie“, in: Psychologie & Gesellschaftskritik 42:1 (2018), S. 55–80.

Ryan, Michael:  „Standpoint Theory“, in: George Ritzer (Hg.), Encyclopedia of Social 
Theory, London: Sage 2005, 789.

Saar, Martin:  „Genealogie und Subjektivität“, in: Axel Honneth/Martin Saar (Hg.), 
Michel Foucault. Zwischenbilanz einer Rezeption, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2003, 
S. 157–179.

 —	  „Genealogische Kritik“, in: Rahel Jaeggi/Tilo Wesche (Hg.), Was ist Kritik? Philo­
sophische Positionen, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2008, S. 247–265.

 —	  „Identitätspolitik“, in: Ulrich Bröckling/Susanne Krasmann/Thomas Lemke 
(Hg.), Glossar der Gegenwart 2.0, Berlin: Suhrkamp 2024, S. 185–196.

Said, Edward: Orientalism, New York: Vintage Books 1979.



Literatur

423

Sarachild, Kathie:  „A Program for Feminist ‚Consciousness Raising’“, in: Shula-
mith Firestone (Hg.), Notes from the Second Year, New York: Radical Feminism 
1970, S. 78–80.

 —	  „Consciousness Raising: A Radical Weapon“, in: Redstockings (Hg.), Feminist 
Revolution, London: Routledge 1975, S. 144–151.

Sarasin, Philipp:  „Foucaults Wende“, in: Oliver Marchart/Renate Martinsen (Hg.), 
Foucault und das Politische, Berlin: Springer 2019, S. 9–22.

Savin-Baden, Maggi/Major, Claire H.: Qualitative Research: The Essential Guide to 
Theory and Practice, London: Routledge 2022.

Savolainen, Jukka/Casey, Patrick J./McBrayer, Justin P./Schwerdtle, Patricia N.:  „Posi-
tionality and Its Problems: Questioning the Value of Reflexivity Statements in 
Research“, in: Perspectives on Psychological Science 18:6 (2023), S. 1331–1338.

Schade, Julia:  „Wie denkt es sich aus Relationalität heraus? Von anthropozänen 
Illusionen und kritisch-relationalen Experimenten“, in: Charlotte Bolwin/Jas-
min Degeling/Gabriel Geffert/Martin Kallmeyer/Gereon Rahnfeld/Nathalie 
Schäfer/Katia Schwerzmann (Hg.), Szenen kritischer Relationalität, Lüneburg: 
Meson Press 2024, S. 27–48.

Scheiper, Stephan:  „Traditionen des Terrors. Eine frühe britische Studie zur Roten 
Armee Fraktion (RAF)“, in: Zeithistorische Forschungen 4:1–2 (2007), S. 269–274.

Schlenker, Ines: Hitler’s Salon. The Große Deutsche Kunstausstellung at the Haus der 
Deutschen Kunst in Munich 1937–1944, Frankfurt a. M.: Peter Lang 2007.

Schmoller, Gustav:  „Erste Sitzung“, in: Ständiger Ausschuss (Hg.), Verhandlungen 
der Eisenacher Versammlung zur Besprechung der sozialen Frage, Leipzig: Duncker 
& Humblot 1872, S. 1–7.

Schnödl, Gottfried/Sprenger, Florian: Uexkülls Umgebungen, Lüneburg: Meson 
Press.

Schröter, Susanne:  „Mehr kulturelle Aneignung wagen“, in: Frankfurter Allgemeine 
Zeitung, 5.7.2021, https://www.faz.net/aktuell/politik/die-gegenwart/identitaets 
politik-mehr-kulturelle-aneignung-wagen-17387431.html [letzter Zugriff: 
29.8.2024]

 —	 Der neue Kulturkampf. Wie eine woke linke Wissenschaft, Kultur und Gesellschaft 
bedroht, Freiburg: Herder 2024.

Schubert, Karsten/Schwiertz, Helge:  „Konstruktivistische Identitätspolitik“, in: 
Zeitschrift für Politikwissenschaft 31:4 (2021), S. 565–593.

Schubert, Karsten: Lob der Identitätspolitik, München: C.H. Beck 2024.
Scott, Joan W.:  „Experience“, in: Judith Butler/dies. (Hg.), Feminists Theorize the Poli­

tical, London: Routledge 1992, S. 22–40.
Shapin, Steven/Schaffer, Simon: Leviathan and the Air-Pump: Hobbes, Boyle and the 

Experimental Life, Princeton: Princeton University Press 1989.
Sharpe, Matthew:  „‚Critique‘ as Technology of the Self“, in: Foucault Studies 2 (2005), 

S. 97–116.
Shield, Alix:  „Create a Positionality Statement“, https://www.lib.sfu.ca/system/

files/35635/shield_positionality_activity_final.pdf [letzter Zugriff: 29.8.2024].



Florian Sprenger

424

Simandan, Dragos:  „Revisiting Positionality and the Thesis of Situated Know-
ledge“, in: Dialogues in Human Geography 9/2 (2019), S. 129–149.

Simpson, David: Situatedness: Or, Why We Keep Saying Where We’re Coming From, 
Durham: Duke University Press 2002.

Singer, Mona:  „Feministische Wissenschaftskritik und Epistemologie. Vorausset-
zungen, Positionen, Perspektiven“, in: Ruth Becker/Beate Kortendiek/Barbara 
Budrich (Hg.), Handbuch Frauen- und Geschlechterforschung. Theorie, Methoden, 
Empirie, Wiesbaden: VS 2010, S. 292–301.

Slaby, Jan:  „More than a Feeling. Affect as Radical Situatedness“, in: Midwest Stu­
dies in Philosophy 41:1 (2017), S. 7–26.

Smith, Dorothy E.: The Everyday World as Problematic: A Feminist Sociology, Boston: 
Northeastern University Press 1987.

Smith, Linda T.: Decolonizing Methodologies: Research and Indiginous People, London: 
Zed Books 1999.

Spitzer, Leo:  „Milieu and Ambiance“, in: ders., Essays in Historical Semantics, New 
York: Vanni 1948, S. 179–316.

Spivak, Gayatri C.: In other Worlds: Essays in Cultural Politics, New York: Methuen 
1987.

Spoerhase, Carlos:  „Politik der Form. Autosoziobiographie als Gesellschaftsanalyse“, 
in: Merkur 71:818 (2017), S. 27–38.

Sprenger, Florian: Medien des Immediaten. Elektrizität, Telegraphie, McLuhan, Berlin: 
Kadmos 2012.

 —	 Epistemologien des Umgebens. Zur Geschichte, Ökologie und Biopolitik künstlicher 
Environments, Bielefeld: Transcript 2019.

 —	  „Sensor-algorithmic Virtuality: Machinic World-making on Mars“, in: Science, 
Technology, & Human Values 50:1 (2023), S. 1–24.

Stadler, Max/Güttler, Nils/Rhyner, Niki/Mathias Grote/Fabian Grütter/Tobias 
Scheidegger/Martina Schlünder/Anna-Maria Schmidt/Susanne Schmidt/
Alexander von Schwerin/Monika Wulz/Nadine Zberg (Hg.): Gegen|Wissen. Wis­
sensformen an der Schnittstelle von Universität und Gesellschaft, Zürich: intercom 
2020.

Starhawk: The Spiral Dance: A Rebirth of the Ancient Religion of the Great Goddess, San 
Francisco: Harper & Row 1979.

Steel, Daniel/Paier, Karoline:  „Pro-Diversity Beliefs and the Diverse Person’s Bur-
den“, in: Synthese 200:357 (2022), S. 1–23.

Steltenpohl, Crystal N.:  „Positionality Statements: Getting Started“, https://www.
youtube.com/watch?v=QjaAua8zsdY [letzter Zugriff: 29.8.2024].

Stegemann, Bernd:  „Der liberale Populismus und seine Feinde“, in: Blätter für deut­
sche und internationale Politik 4 (2017), S. 81–94.

 —	 Identitätspolitik, Berlin: Matthes & Seitz 2023.
Suchman, Lucy: Plans and Situated Actions: The Problem of Human-Machine Communi­

cation. 2nd Edition, Cambridge: Cambridge University Press 1987/2007.
 —	  „Gender, Technik und Politik 4.0“, in: Gender 11:3 (2019), S. 56–83.



Literatur

425

Suchman, Lucy/Gerst, Dominik/Krämer, Hannes:  „‚If You Want to Understand the 
Big Issues, You Need to Understand the Everyday Practices That Constitute 
Them‘“, in: Forum Qualitative Social Research 20:2 (2019), S. 1–18.

Suntrup, Jan C.:  „Die  „Dramatik des wahren Diskurses“. Zum analytischen und 
politiktheoretischen Gehalt von Foucaults Parrhesia-Vorlesungen“, in: Oliver 
Marchart/Renate Martinsen (Hg.), Foucault und das Politische, Berlin: Springer 
2019, S. 329–352.

Susam-Saraeva, Şebnem:  „Representing Experiential Knowledge: Who May 
Translate Whom?“, in: Translation Studies 14:1 (2021), S. 84–95.

Sweet, Paige L.:  „Who Knows? Reflexivity in Feminist Standpoint Theory and 
Bourdieu“, in: Gender & Society 34:6 (2020), S. 922–950.

Táíwò, Olúfẹ́mi O.:  „Being-in-the-Room Privilege: Elite Capture and Epistemic 
Deference“, in: The Philosopher 108:4 (2020), https://www.thephilosopher1923.
org/post/being-in-the-room-privilege-elite-capture-and-epistemic-deference 
vom 30. Juni2023 [letzter Zugriff: 29.8.2024].

 —	 Elite Capture: How the Powerful Took over Identity Politics (and Everything Else), 
London: Pluto Press 2022.

Tanesini, Alessandra:  „Standpoint Then and Now“, in: Miranda Fricker/Peter J. 
Graham/David Henderson/Nikolaj Pedersen (Hg.), The Routledge Handbook of 
Social Epistemology, New York: Routledge 2020, S. 335–343.

Taylor, Charles: Multiculturalism: Examining the Politics of Recognition, Princeton: 
Princeton University Press 1994.

Teixeira, Mariana:  „The Revolutionary Subject in Lukács and Feminist Standpoint 
Theory. Dilaceration and Emancipatory Interest“, in: Gregory R. Smulewicz-
Zucker (Hg.), Confronting Reification: Revitalizing Georg Lukács’s Thought in Late 
Capitalism, Leiden: Brill 2020, S. 227–251.

Thrun, Sebastian/Montemerlo, Mike/Dahlkamp, Hendrik/Stavens, David/Aron, 
Andrei/Diebel, James/Fong, Philip/Gale, John/Halpenny, Morgan/Hoffmann, 
Gabriel/Lau, Kenny/Oakley, Celia/Palatucci, Mark/Pratt, Vaughan/Stang, 
Pascal/Strohband, Sven/Dupont, Cedric/Jendrossek, Lars-Erik/Koelen, Chris-
tian/Markey, Charles/Rummel, Carlo/van Niekerk, Joe/Jensen, Eric/Alessan
drini, Philippe/Bradski, Gary/Davies, Bob/Ettinger, Scott/Kaehler, Adrian/
Nefian, Ara/Mahoney, Pamela:  „Stanley: The Robot that Won the DARPA 
Grand Challenge“, in: Journal of Field Robotics 23:9 (2006), S. 661–692.

Thürmer-Rohr, Christina:  „Der Chor der Opfer ist verstummt“, in: Beiträge zur 
feministischen Theorie und Praxis. Frauenforschung oder Feministische Forschung 
11:7 (1984), S. 71–84.

Toole, Briana:  „Demarginalizing Standpoint Epistemology“, in: Episteme 19:1 (2022), 
S. 47–65.

Tooze, Adam: The Wages of Destruction: The Making and Breaking of the Nazi Economy, 
London: Penguin 2007.

Trilling, Lionel: Sincerity and Authenticity, Cambridge: Harvard University Press 1971.
Tuck, Eve/McKenzie, Marcia (Hg.): Place in Research: Theory, Methodology, and 

Method, London: Routledge 2015.



Florian Sprenger

426

Tuck, Eve/Yang, K. W.:  „Decolonization Is Not a Metaphor“, in: Decolonization: 
Indigeneity, Education & Society 1:1 (2012), S. 1–40.

Turner, Fred: From Counterculture to Cyberculture: Stewart Brand, the Whole Earth 
Network, and the Rise of Digital Utopianism, Chicago: University of Chicago Press 
2006.

Turner, Henry A.: German Big Business and the Rise of Hitler, Oxford: Oxford Uni-
versity Press 1985.

Uebel, Tina:  „Der große Verlust“, in: Die Zeit, 17.06.2018, https://www.zeit.de/ 
2018/25/politische-korrektheit-einfluss-schriftstellerin-tina-uebel [letzter Zu
griff: 29.8.2024].

Ullrich, Daniel/Diefenbach, Sarah: Es war doch gut gemeint. Wie Political Correctness 
unsere freiheitliche Gesellschaft zerstörte, München: riva 2017.

van der Tuin, Iris/Verhoeff, Nanna: Critical Concepts for the Creative Humanities, Lan-
ham: Rowman & Littlefield 2022.

van Dyk, Silke:  „Identitätspolitik gegen ihre Kritik gelesen. Für einen rebellischen 
Universalismus“, in: Aus Politik und Zeitgeschichte 9–11 (2019), S. 25–32.

van Manen, Max/Pinar, William F./Grumet, Madeleine R./Macdonald, James B./
Zaret, Esther:  „Reconceptionalist Curriculum Thought: A Review of Recent 
Literature“, in: Curriculum Inquiry 8:4 (1978), S. 365.

Versfeld, Martin: The Mirror of Philosophers, London: Sheed & Ward 1960.
Villa, Paula-Irene/Speck, Sarah:  „Das Unbehagen mit den Gender Studies. Ein 

Gespräch zum Verhältnis von Wissenschaft und Politik“, in: Open Gender Jour­
nal 4 (2020), S. 1–27.

Villa Braslavsky, Paula-Irene:  „Identitätspolitik. Repräsentationsverhandlungen in 
der Popkultur“, in: Pop 16 (2020), S. 70–76.

Vogelmann, Frieder: Die Wirksamkeit des Wissens. Eine politische Epistemologie, Ber-
lin: Suhrkamp 2022.

Vogl, Joseph:  „Für eine Poetologie des Wissens“, in: Karl Richter (Hg.), Die Literatur 
und die Wissenschaften 1770–1930. Walter Müller-Seidel zum 75. Geburtstag, Stutt-
gart: Metzler 1997, S. 107–127.

Voller, Christian: In der Dämmerung. Studien zur Vor- und Frühgeschichte der Kri­
tischen Theorie, Berlin: Matthes & Seitz 2022.

von Moltke, Johannes:  „The Metapolitics of Identity: Identitarianism and its 
Critics“, in: German Studies Review 45:1 (2022), S. 151–166.

Wacquant, Loïc:  „Immer Ärger mit ‚Race‘. Eine Agenda für den Umgang mit einer 
heiklen Kategorie“, in: Berliner Journal für Soziologie 33:1–2 (2023), S. 9–32.

Wagenknecht, Sahra: Die Selbstgerechten, Frankfurt a. M.: Campus 2022.
Walby, Sylvia:  „Against Epistemological Chasms: The Science Question in Femi-

nism Revisited“, in: Signs 26:2 (2001), S. 485–509.
Wark, Joe:  „Land Acknowledgements in the Academy: Refusing the Settler Myth“, 

in: Curriculum Inquiry 51:2 (2021), S. 191–209.
Weber, Jutta:  „Einführung Feministische STS“, in: Susanne Bauer/Torsten Heine-

mann/Thomas Lemke (Hg.), Science and Technology Studies, Berlin: Suhrkamp 
2020, S. 339–368.



Literatur

427

Weber, Max:  „Wissenschaft als Beruf “, in: ders., Schriften 1894–1922, Stuttgart: 
Kröner 2002, S. 474–511.

Weeks, Kathi:  „Labor, Standpoints, and Feminist Subjects“, in: Sandra Harding 
(Hg.), The Feminist Standpoint Theory Reader, London: Routledge 2004, S. 181–194.

Wein, Hermann:  „The Concept of Ideology in Sartre. ‚Situatedness’ as an Episte-
mological and Anthropological Concept“, in: Dialogue 7:1 (1968), S. 1–15.

Welzer, Harald:  „Identitätspolitik. Krankheit oder Kur?“, in: dies., Philosophie 
Magazin 2017, http://philomag.de/identitaetspolitik-krankheit-oder-kur [letzter 
Zugriff: 29.8.2024]

Whittier, Nancy:  „Identity Politics, Consciousness-Raising, and Visibility Politics“, 
in: Holly J. McCammon/Verta Taylor/Jo Reger/Rachel L. Einwohner (Hg.), The 
Oxford Handbook of U.S. Women’s Social Movement Activism, Oxford: Oxford Uni-
versity Press 2017, S. 376–397.

Willis, Ellen:  „Radical Feminism and Feminist Radicalism (1984)“, in: dies., No More 
Nice Girls. Countercultural Essays, Minneapolis: University of Minnesota Press 
2012, S. 117–150.

Winant, Terry:  „The Feminist Standpoint: A Matter of Language“, in: Hypatia 2:1 
(1987), S. 123–148.

Winograd, Terry:  „Heidegger and the Design of Computer Systems“, in: Andrew 
Feenberg/Alastair Hannay (Hg.), Technology and the Politics of Knowledge, Boul-
der: NetLibrary 1999, S. 108–127.

Winograd, Terry/Flores, Fernando: Understanding Computers and Cognition: A New 
Foundation for Design, Boston: Addison-Wesley 2008.

Woolgar, Steve:  „Reflexivity is the Ethnographer of the Text“, in: ders. (Hg.), Know­
ledge and Reflexivity: New Frontiers in the Sociology of Knowledge, London: Sage 
1991, S. 14–34.

Wylie, Alison:  „Why Standpoint Matters“, in: Robert Figueroa/Sandra Harding 
(Hg.), Science and Other Cultures: Issues in Philosophies of Science and Technology, 
New York: Routledge 2003, S. 26–48.

Wylie Alison/Paier, Karoline/Tilton, Emily/Bryant, Alex:  „I like everything about 
standpoint – except the ‚standing’ and the ‚pointing’: Interview with Linda 
Alcoff“, https://standpointtheory.com/podcast/ [letzter Zugriff: 6.10.2024].

 —	  „Standpoint theory was never supposed to be a theory about identity. Interview 
with Donna Haraway“, https://standpointtheory.com/podcast/ [letzter Zugriff: 
6.10.2024].

Yu, Nilan (Hg.): Consciousness-Raising: Critical Pedagogy and Practice for Social Change, 
London: Routledge 2018.

Ziemke, Tom:  „The Construction of ‚Reality‘ in the Robot: Constructivist Per
spectives on Situated Artificial Intelligence and Adaptive Robotics“, in: Foun­
dations of Science 6:1–3 (2001), S. 163–233.



Florian Sprenger

428

Internetquellen

Baroness von Sketch:  „Theatre Acknowledgement“. https://www.youtube.com/
watch?v=LQyFfC7_U-E&t [letzter Zugriff: 29.8.2024].

Canadian Council of Refugees:  „Power wheel update“, https://ccrweb.ca/en/power-
wheel-update [letzter Zugriff: 29.8.2024].

Charta der Vielfalt:  „Privilege & Power Wheel“, https://www.charta-der-vielfalt.de/
fileadmin/user_upload/Antirassistische_Bewusstseinsbildung/Toolbox_Anti-
rassismus/Arbeitsbl%C3%A4tter/Arbeitsblatt_Privilege_and_Power_Wheel.pdf 
[letzter Zugriff: 29.8.2024].

Destination Toronto:  „Beyond the Land Acknowledgement“, https://www.desti 
nationtoronto.com/research/reports-archive/helpful-resources/land-acknow 
ledgement-resources [letzter Zugriff: 29.8.2024].

NASA:  „Blue Marble“, http://www.nasa.gov/content/blue-marble-image-of-the-
earth-from-apollo-17 [letzter Zugriff: 4.5.2019].

Native Land Digital: https://native-land.ca/ [letzter Zugriff: 11.3.2023].
NS-Archiv. Dokumente zum Nationalsozialismus:  „Eingabe führender Persönlich-

keiten des Landes an Reichspräsident von Hindenburg für die Berufung Adolf 
Hitlers zum Kanzler“, https://www.ns-archiv.de/nsdap/foerderung/eingabe-
hindenburg.php [letzter Zugriff 21.9.2024].

Social Identity and Groups Network:  „Social Connection Tool“, https://sign.centre.
uq.edu.au/products-services/products/social-connection-tool [letzter Zugriff: 
29.8.2024].

Stanford SPARQ:  „SPARQtools“, https://sparqtools.org [letzter Zugriff: 29.8.2024].
US Department of Arts and Culture:  „Honor Native Land: A Guide and Call to Ack-

nowledgment“, https://usdac.us/nativeland [letzter Zugriff: 29.8.2024].
Wikipedia:  „Frieden von Saint-Germain (1679)“, https://de.wikipedia.org/wiki/ 

Frieden_von_Saint-Germain_(1679) [letzter Zugriff 21.9.2024].
Wikipedia:  „Białogard“, https://de.wikipedia.org/wiki/Bia%C5%82ogard [letzter 

Zugriff: 29.8.2024].



429

ABBILDUNGSNACHWEISE

Abb. 1 und 2 (S. 42 und 43)
Google Books Ngram Viewer: situation, 1820–2022
https://books.google.com/ngrams/graph?content=situation&year_start= 
1800&year_end=2022&corpus=en&smoothing=3&case_insensitive=false  
[Zugriff: 9.10.2024]
Google Books Ngram Viewer: situatedness, 1960–20222
https://books.google.com/ngrams/graph?content=situatedness&year_
start=1960&year_end=2022&corpus=en&smoothing=3# [Zugriff: 9.10.2024]

Abb. 3 (S. 66)
Rad der Macht und der Privilegien
https://www.gespraechswert.de/intersektionalitaet/ [Zugriff: 9.10.2024]
Lizenz: CC BY-ND 3.0 DE
Gestaltung: Birgit Jansen | buergie.de
Inhaltliche Konzeption: Sigi Leib | gespraechswert.de
Inspiriert durch: Sylvia Duckworth | ccrweb.ca

Abb. 4 (S. 149)
Social Identity Map
Danielle Jacobson und Nida Mustafa,  „Social Identity Map: A Reflexivity Tool  
for Practicing Explicit Positionality in Critical Qualitative Research“, in: 
International Journal of Qualitative Methods 18 (2019), S. 1–12, hier S. 3

Abb. 5 (S. 177)
Blue Marble – Image of the Earth from Apollo 17
http://www.nasa.gov/content/blue-marble-image-of-the-earth-from-apollo-17 
[Zugriff: 9.10.2024]
© NASA

Abb. 6 (S. 283)
Donna Haraway reads “The National Geographic” on Primates, Paper Tiger 
Television, 1987
Screenshot: 01:36
https://vimeo.com/123872208 [Zugriff: 9.10.2024]
Lizenz: CC



Florian Sprenger

Ich-Sagen. Eine Genealogie der Situiertheit erscheint im August Verlag.  
Der August Verlag ist ein Forum für Theorie im Schnittpunkt von Philosophie, 
Politik und Kunst. Der August Verlag ist ein Imprint von Matthes & Seitz Berlin.

Dieses Buch ist als Open-Access-Publikation verfügbar über  
www.augustverlag.de und steht unter der Lizenz CC BY-NC-ND 4.0.  
(http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0), die die Nutzung,  
Weitergabe, Bearbeitung, Verbreitung und Wiederveröffentlichung  
in jedem Medium oder Format erlaubt, sofern der Originalautor und  
die Quelle angemessen gewürdigt, die Creative Commons Lizenz  
mitgeteilt und die Veränderungen angegeben werden.
Die Bilder oder sonstiges Material Dritter in diesem Buch sind in der  
Creative-Commons-Lizenz des Buches enthalten, es sei denn,  
in der Quellenangabe ist etwas anderes vermerkt. Wenn das Material  
nicht in der Creative-Commons-Lizenz des Buches enthalten ist und  
die beabsichtigte Nutzung die zulässige Nutzung überschreitet, müssen  
die Genehmigungen direkt beim Urheberrechtsinhaber eingeholt werden.

August Verlag 
august@augustverlag.de 
www.augustverlag.de

Copyright © 2025 MSB Matthes & Seitz Berlin Verlagsgesellschaft mbH 
Großbeerenstr. 57A 
10965 Berlin

Alle Rechte vorbehalten, insbesondere die Nutzung des Werkes  
für Text und Data Mining im Sinne von § 44b UrhG

Satz: psb, Berlin

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation  
in der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten  
sind über http://dnb.d-nb.de abrufbar

Print-ISBN 978-3-7518-9030-4 
eISBN 978-3-7518-9031-1

Gefördert durch den DFG-Sonderforschungsbereich 1567  
 „Virtuelle Lebenswelten“


